# مشروعه «القدس في المنفى» يهدف لتحرير المدينة بالمخيلة

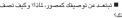
# ستيف سابيلا: الفلسطيني يصحو كل يوم ليسأل نفسه عن هويته في ظل الاحتلال الاسرائيلي

#### لندن\_«القدس العربي»

## \_ من لميس انس:

قد يكون لنشأته في مدينة كالقدس الأثر الأكبر في صقل شخصيته غير العادية، ستيف سابيلا الذي ولد وترعرع في البلدة القديمة في القدس شعر منذ الصغر انه "منّ خارج المكان" فيقول ستيف "منذ كنت صغيرا شعرت أننى من خارج المكان الذي كنت أوجد فيه، سواء بالمدرسة او بالبيت او بالحي. هذا الشاب المقدسي الذي أصبح اليوم من أهم فناني الجيل المعاصر في فلسطين لم يتوقف يوما عن طرح الاسئلة المتعلقة بالانتماء والهوية سواء بالمفهوم العام او الشخصى لدرجة أوصلته الى الشعور بالغربة حتى

تعلم ستيف التصوير في مدرسة القدس للتصوير ليكمل بعد ذلك تعليمه الجامعي في الفنون البصرية في جامعة نيويورك، ومؤخرا نَّال نَّرجة الماجستير في الدراسات التصويرية من جامعة ويستمنستر فيّ لندن. ولم يكتف عند ذلك فها هو اليوم يكمل ماجستيرا آخر في ادارة اعمال الفنون في Sotheby,s Institute of Arts في لندن." لستيف سابيلا العديد من الأعمال الفنية الميزة و المشاركات الفريدة في أهم المعارض العالمية كان آخرها معرض «neighbors in dialog» في اسطنبول و سراييفو، ومعرض «The gates of the Mediterranean» في تورنتو، وهو حائز على جائز «ايلين اوربخ» من أكَّاديمية الفنون في برلين 2008، ومؤخرا رشح عمله «في المنفى» لجائزة Terry O,neil في بريطانيا. بدأت علاقة هذا الشاب الفلسطيني الميز مع التصوير حين كان في الثانية عشرة من عمره، وقد كان والده من هواة جمع الكاميرات، يقول ستيف «كنت أسرق الكاميرا من والدي وأقوم بالتقاط الصور، وفي هذه الفترة بدأت باكتشاف التصوير كفن وكوسيلة استطيع أن اعكس فيها نفسى، فالكاميرا بالنسبة لى كالمرآة.



■ بالنسبة لى استعمل التصوير كأداة لإيصال شيء ما، فهي اللغَّة التي أفهمها و استَطْيع ان اعبر من خلالها، ومنذ العام 1994 وانا اعمل في مجالين، المجال الفني وهو ما يخبص المعارض الفنية التي أشارك بها، والجانب الاخر متعلق باحترافي التصوير كمهنة حيث عملت مع معظم مؤسســـات الآمم المتحدة في فلسطين كالاونروا واليونيسف والـ UNDP بالاضافة الي المؤسسات غير الحكومية وكبرى شركات الدعاية والاعلان، ولا أخفى أن ذلك قد اتاح لىي فرصة التنقل بين قرى ومدن فلسطين والتعرف عليها و تقديم صورة مغايرة للصورة النمطيأ التي تنقلها وسُائلُ الاعلام، عرفني أكثُـر الناس في فلسطين كمصور فني، وهنا أصبح لديهم ازدو اجيةً في المفهوم بمعنى الخلط بين التصوير كمهنة وكأداة ولغَّة و فُـن ، أنا مثِّـلا ضد تسَّ مية المُصَّـور الصَّحافي «فنان»، فهناك فرق بين ما يقوم به الإثنان، وما أو د قولـه هنا أننـى أخــذت بالتركيــز أكثر علـى الجانب الُفنى منذ العام 2007 وببسـاطة حياتي هي عن فني، رسي مدن المستوري ... وفني هو عن حياتي. ■ وماذا تحاول أن توصل من خلال فنك؟

طبيُّعيـّةٌ، فهـؤلاء يفكّرون بحياتهم، مستقبلهم، عملهم، تعليمهم... ■ الفنانون مرآة للحياة، وأنا حياتي جزء من هذه العوامل جميعها بالنسبة لي عبارة عن افكار حياة أشخاص يعيشون تجارب مختلفة، الفرق مبنية constructed ideas بمعنى آخرالواحد بينى وبين أولئك الناس هو أننى أحاول أن أعطى



ستيف سابيلا امام الجدار «ضمن عمله المعنون: مستوطنة، 6

شكلا بصريا لهذه التجارب، فالتعبير عن شخص

واحد هو تعبير عن عدة أشخاص، وأنا حينما أعبر

عن نفســى في عمل معــين فكأنما اعبر عـن العديدين

■ كيف بدأ يتطور فهم أن «التصوير أداة فنية» من

■ عرفت أن حياتي متجهة للفن حين بدأت أنظر

من حولي للأمور ولم ترق لي، هنا بدأت التساؤل عن

كل ما يحيط بي، ولما وجدت الكاميرا في يدي عرفت

أن هذه ستكونَ أداتي التي من خلالها أعبر عن ما في

داخلي، فلو كنت رساما لاستخدمت ريشتي و رسمت.

وجدت أن الكاميرا وسيلة فنية سريعة ومن شأنها

■ هل تعتقد كونك فلسطينيا مقدسيا جعل فنك

■ مدينة القدس مدينة معقدة بـلا شـك، و منذ

ن تولىد فيها، تولد معك قضايا عديدة، كالهوية،

والانتماء، والوطنية، والدين، والازدواجية.... ليس

من المفروض أن تأخذ هذه القضايا مجهودا جسـديـ

وذهنياً من الإنسان الـذي يحيـا ظروفًـا طبيعية،

نحن الفلسطينيون نعيش في هذه البيئة و نختلف

عن غيرنا ممن يعيشون في ظروف عادية وبيئات

أن تنتج اعمالا ذات نوعية وجودة عالية.

اكثر تميزا عن غيره؟

فلالها يتم إيصال رسالة لدى ستيف سابيلا؟

سرائيليين وفلسطيني» (القدس العربي)

العميق في الوقت الذي آخذ فيه حياتي مثالا



مفهوم الإسرائيليين لها كقدس موحدة والشرقية بالنسبة لي غير موجود، اعتبر مع يهو د فهو أمر طبيعي بالنسبة لي، لم يكن لدى يوما مشكلة مع ذلك، مفهو مناً للقدس مفهوم سيكولوجي، فهناك فلسطينيون

الغربيـة» وهـذا بحـد ذاتـه يحقّق انتصار للاحتـلال الـذي نجح فـى إشـعارهم بعـدم الانتماء للمكان، لقد كان من الطبيعي أن أتعرف على يهود و أن تنشأ بيننا علاقات، ليس لدى مشكلة مع الديانا اليهودية، المشكلة هي مع الاحتلال.

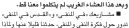
في الفترة التي كانت فيها فرانشيسكا زوجتي حاملٌ بابنتنا سيسل، كنت أرافقها إلى الجلسات الخاصة بالأمهات والآباء وخلال ذلك نشأت علاقات صداقة بيننا وبين بعض الأزواج هناك، ولم أخف عنهم يوما حقيقة أننى فلسطيني، وفي إحدى المرات دعانا زوجان إسرائيليان لتناول طعام عشاء يوم السبت في منزلهم (طاولة شابات)، لبينا الدعو ة ولـدى و صوّلنا لمنزلهم، أعطاني الرجل طاقية اليهود كى ارتديها خلال تأديته لصلاة تبريك الطعام، قلت في نفسي مع أنني لست يهو ديا إلا أنني سـأر تديها احتراما للصلَّاة، ومن خلال الحديث اكتشَّف الرجُّل الـذي كان يظن أننــى يهو دي من أصل فلسـطينـى أن الحقيقة غير ذلك وأنني فلسطيني وليس لى علاقة باليهود او الاسـرائيليين لا مـن بعيد ولا مـن قريب. بالطبع لم يرق لهم ذلك وبدا الامتعاض واضحا على وجوههم، ولما هممنا بالرحيل اقترب إليّ الرجل وقال: أو د أن أخبرك أن و الدي كان مسيحياً، فأجبته: كنت أعلم أن هناك أمر ما جيد يتعلق بـك! ومن هذا اليوم

فينا يصحو كل يوم يفكر ويسأل نفسه عن هو يته في ظل الاحتيلال الاسيرائيلي، لذلك لجأت إلى الفن كي أستطيع أن أتطرق إلى هذه الأسئلة على الأقل وتطويرها بالشكل

 ■ وماذا عن القدس؟ كيف أثر عليك و جودك في ظل مجتمع يعيش فيه الفلسطينيون مع

■ القدس قدس واحدة، ولا أعنى بذلك وإنما ما أعنيه هـو أن مفهوم القدس الغربية القدس (قدسى أنا: My Jerusalem) وحينما أذهب إلى «القدس الغربية» أو احتك يشعرون بعدم الانتماء في «القدس

هنا روى لى ستيف حكاية قد تكون طريفة ولكنها تعكس واقعا مراعن التعايش الفلسطيني



يتحدث ستيف كثيرا عن النفي؟ ■ منطقیا استطیع القو ل أن كل من یعیش فی القدس هـ و انسان منَّفي (نفياً ذهنياً) فأنا لستّ

منفيا بالمفهوم الجسدي ولكن القدس كمدينة بأكملها منفية، من هذا المنطلق قمت باطلاق مشروع فني عالمي هو «القدس في المنفي» الـذي أردت من خَلاله تحرير المخيلات و الأفكار الموجودة لدى الفلسطينيين عن القدس، فللقدس معان خاصة لدى الفلسطينيين، وعند سـوَّال كل واحد مناً، يقيناً سنعثر على أكثر من توصيف للمدينة؛ فللذين لا يستطيعون زيارتها، أو الذين تُقيّد زيارتهم بإقامة سياحية تفرّضها قيود الاحتــلال، أو للذيــن حرمــوا من حــق العــو دة إليها؛ لهـ وُلاء جميعـاً، كمـا أعتقـد، صـور ما انفكت تسـكن مخيلاتهم، وبمرور الوقت أصبحت هذه المخيلات أفكارا معلقة ومشحونة بالانفعالات، وظلّت تكافح للخبروج إلى الضوء والواقع، رغم حقيقة أن هذا الواقع مقيد ومحتل، ومن هنا، جاءت فكرة المسروع لجمع هذه الأفكار وتحويلها إلى صور بصرية فوتوغّرافية. إن هذه التوصيفات الموجّودة في أذهان الناس عن القدس منحتني الفرصة لاكتشاف القدس و معايشتها بطريقة جديدة، و هنا سو ف تعمل المخيلة كبعد إضافي وغير مقيد، حيث سـتكون الجناح الذي سيحمل تطلعات فلسطينيي العالم لـكل زاوية مـن زوايا القدس لـ«تحريرهـا» بالمخيلة، سـتكون تفاعل مخيلات، مخيلتي كفنان منفيّ داخل

المكان ومخيلات منفيين خارج المكان. يمنحنا المشروع فرصة الاطلاع على تاريخ المدينية من خيلال المخيلة ولذلك قد يكون ليه أهمية فى الانثروبولوجى، كما انه ايضا يرينا كيف ان الصورة الذهنية عن الدينة تتغير من جيل لآخر فمثلا قد تكون الصورة المتكونة لدى فلسطيني مقيم في البرازيل قد جاءت من والده الذي أخذها عن والده، والسوَّال الذي يطرح نفسه هناً هل تعكس هُذه الصورة حقيقة على أرض الواقع؟ أم انها صورة

مبنية فقط في أذهاننا؟ هل نستطيع ان نقول ان المدن يمكن ان تنفى إ وهذا يجعلني أفكر أن صراعنا مع اسرائيل على القدس هو صراع على «صورة القدس"، وليس صراعاً «على القدس» التي يتكلم عنها الفلسطينييون والاسرائيليون، فهذه القدس في نظرية المشروع قد اختفت لانها منفية، و باختصار أنا أحاول خلق «قدس جديدة « لاجدد مفهو منا لهذه المدينة،



 ■ منذ قدمت الى لندن الستكمال الدراسة، زاد يقينى بحالة «التغريب» و»التجزيئ الذهنى» الذي يُعيشه المنفى بشكل عام، واكتشفت انه من الاستحالة العودة إلى المكان الذي من المفترض انني انتمى اليه لأن هذا المكان اختفى، ولذلك بدأت من خالال التصوير والفوتومونتاج بتجميع مئات الصور جنبا الى جنب لأبنى عالما يستحيل وجوده في الحقيقة، وقد أخذت هذه الصور من المحيط المل الموجبود حولي، وشعرت أن العمل قد اكتمل حين نجح بعكس حالّة ذهنية موجودة في ذهني.

■ طرحـك لآخـر مشـروع «Settlement, six Israelis and one Palestinian، يعتبر جريئا

نوعا ما، ما هي الرسالة التي يحملها هذا العمل؟ المشكلة بن الفلسطينين والإسرائيلين ليست مشكلة على الأرض فقط بل هي أيضا مشكلة سيكولوجية، وأتصور أن أحد حلول هذا الصراع سيكون بمعالجة الناس سيكولو جيا، لقد برزت فكرة هذا المشروع من هذا المنطلق، فقمت بتركيب صور لستة إسرائيليين، كل صورة بحجم إنسان، إلى جانب بعضها البعض، وفي مقابلهم صورتي وكلانا ننظر لبعضنا البعض، إذ تعتمد فكرة العمل على التوتر البصري ويطرح العديد من التساؤلات:

لماذا ستة إسرائيليين وفلسطيني واحد؟ لماذا بالملابس الداخلية؟ لماذا في الخلفية جدار؟

كيف أستطاع فلسطيني ان يقنع اسرائيليين بالمشاركة بعمل من هذا النوع؟

..... واسئلة كثيرة أخرى فإذا وقف المتفرج على العمل ونظر إلى الطرفين سيجدأن ستة إسرائيليين يقفون مقابل فلسطيني واحد ومع ذلك يشعرون بالخوف منه، العملُ مشحون لأنه يذكر كيف يقوم الإسرائيليين بتعرية الفلسطينيين في كل مكان وبنفس الوقت يذكر الـ«Holocaust»...

وهنا يتولد لدى المتفرج شعور أن كلاهما ذات الشبيء ولكنهما مختلفان، وهنا يأتي التساؤل الذي أود إثارته حول الهوية وهوية الآخر.

لقد حاول كل من الفلسطينيين والإسرائيليين إظهار وتسويق الصراع بشكل معين آملين في كسب التعاطف العالمي بدلًا من التعامل مع القضية من خلال التعمق في صلبها، و من هنا ذهب كل منهما إلى حرب عاطفية وحرب «كيفية تقديم الآخر للعالم على أنه الضحية أو المعتدى».

■ نراك تقف في مقابلهم وليس إلى جانبهم، هل في



■ هـذه الفكرة بحـد ذاتها تخلق تو تـرا بصريا وتعمق فكرة الاختلاف بيني وبينهم أي بين الشعبين اللذيب يعانيان من الخوف، فاليهود يخافون من أن يصيبهم ما أصابهم تاريخيا، والفلسطينيون يخافون أن يقتلوا على يد الإسرائيليين، وهذه بارانو با قد تكون مجرد وهم لا أكثر ، هذا العمل سـوف يخلق حالة تصادم بين مفهومي Identity و Identification، فقد يرى الإسرائيليون صورهم كرموز لهوية وطنية معرّاة، وقد يرى الفلسطينيون اشتراكي في هذا العمل من خلال تصوير نفسي أيضا كتعامل مع المحتل أو كنوع من تصفية الحسابات.

خليق عمل من هذا النوع غير متوازن بصريا، ووجود جدار الفصل كاستعارة وترميز العاني الفصل و الاختيلاف لا شك سيطرح اسئلة كثيرة كالديمغرافية والاستيطان، ومنفذو العمليات التفجيريّة، وتعريّة الفلسطينيين بحثاً عن أحزمة ناسفة، الحدود، الأمن، ومنع الآخر من العبور إلى الجانب الآخر، السيطرة.... والكثير الكثير من

## ■ و لماذا اسميته «Settlement»

■ لأن السـؤال المطروح هو من سيسـتوطن على هـذه الأرض؟ وجود الجدار في الخلفيـة يأخذنا إلى فكرة الاستيطان، وعدم رؤية الآخر، فبناء الجدار معناه أن إسرائيل لا تريد رؤية الفلسطينين! ولكن هل من المكن تلاشي أو إنكار وجود 4 ملايين فُلسطيني على الطرف الآخر؟

هذا الجدار الذي نمت التلال لتخفيه وطليت واجهاته باللوحات لتجميل معالمه العنصرية البشعة لـن ينجح فـي تجاهـل حقيقة وجـود الفلسـطينيين على جانب الآخر، كما يشير العمل إلى فكرة أن الفلسطيني أيضا يرفض وجود الإسرائيلي ويرى أن كلاهما غير متساو لأن أحدهما يحتل الآخر، وكما قلت سابقا الاسم باللغة الانكليزية Settlement يجعل الانسان يفكر بمفهوم تصفية الحسابات، الاستيطان، والمستوطنات،

■ إلى أين تريد أن تأخذ المتفرج؟

■ الفلسطينيون والإسرائيليون ينظرون إلى بعضهم البعض بمنظور جماعي، ويرفضون التعامل بانفرادية، وكل من الطرفين ينظر إلى الآخر بنظرة . غير مُتزنة وخالية من التساوي، وهنا على المتفرج أن يقرر في أي جانب سيقف ومع من سيصطف، ومن جديد نرجع لمبدأ الصراع الفلسطيني الإسرائيلي الـذى كما قلت هـو بحاجة لفهـم وحل سيكولوجي عميق أكثر من أي شيء آخر،