

۱ فبرایر ۲۰۱۶ – ۲۶ أکتوبر ۲۰۱۶ February 21, 2014 to October 24, 2014

rarigan • aeijh

طریقة Tarīqah

ISBN 978-1-907051-33-3 olished by Art Advisory Associates Ltd.

هوسسة بارجيل للفنون Barjeel Art Foundation
Level Two, Maraya Art Centre
Al Qasba, Sharjah, UAE

www.barjeelartfoundation.org





# طریقة Tarīqah



### المطبوعات السابقة Previous Publications

#### المعرض: ردُّ الشرق

التاريخ: ۱۱ مارس − ۲۲ نوفمبر، ۲۰۱۳ الرقم الدولي الموحد للكتاب: ۵−۲ −۹۰۷۰۰۱ –۹۷۸ الناشر: Art Advisory Associates Ltd

#### المعرض: اغتراب

التاريخ: ۲۶ مارس – ۲۲ ديسمبر ۱۱۲ الرقم الدولي الموحد للكتاب: ۱۸–۱۹۰۷-۱۹۷۸ الناشر: Art Advisory Associates Ltd

#### المعرض: القافلة

التاريخ: ١٤ أكتوبر ١١١٦ – ٢٦ فبراير ٢٠١٢ الرقم الدولي الموحد للكتاب: غير متوفر

#### **Exhibition: Re: Orient**

Dates: March 11 – November 22, 2013 ISBN 978-1-907051-26-5 Publisher: Art Advisory Associates Ltd.

#### **Exhibition:** Alienation

Dates: March 24 – December 22, 2012 ISBN: 978-1-907051-18-0 Publisher: Art Advisory Associates Ltd.

#### **Exhibition: Caravan**

Dates: October 14 2011 - February 22, 2012 ISBN: N/A القيِّمة:

**Curator:** 

ماندي مرزبان Mandy Merzaban

قَيْمة المساعدة

Assistant Curator: Suheyla Takesh

#### محررة اللغة الإنجليزية:

Greta Anderson-Finn, Ph.D د. جریتا أندرسن– فین

سمُىلة طقش

**English Editor:** 

:محرر اللغة العربية: Arabic Editor:

د. باسل حاتم

Basil Hatim, Ph.D

#### الترجمة العربية/الإنجليزية:

اسكندر شعبان وشريكته للخدمات الإعلانية د. باسل حاتم

Basil Hatim, Ph.D

#### مدقق الحقائق:

د. عبد الحكيم الحسيني

Fact Checker:

Abdul Hakeem Al Husseini, Ph.D

**Arabic/English Translation:** 

Iskandar Shaaban and Partner Ad Services

#### :Contributors الكثّاب المساهمون

د. شربل داغر Charbel Dagher, Ph.D
Daliah Merzaban

Daliah Merzaban دالیا مرزبان Feras Hamza, Ph.D

کمال بُلاً طه Kamal Boullata

د. باتریك كین Patrick Kane, Ph.D غند Sarah Rogers, Ph.D

### التصوير الفوتوغرافي:

کابیتال دي استودیو<sup>"</sup>

#### Photography of Artworks:

Capital D Studio

Catalogue Design:

#### تصمیم الکتاب: وی آر ثوت فوکس

We Are Thought Fox

• • • 2

### Contents جدول المحتويات





مقدمة ۸٠ 08 Foreword



کلمة المعرض ۱۷ 17 Curatorial statement



کمال بُلاً طه ٤٢ 42 Kamal Boullata

د 1ه لولوة الحمُود 52 Lulwah Al Hamoud



حوار مع كمال بُلاً طه ٢٣ 23 Interview: Kamal Boullata



قوسيف أحمد ٤٠ 40 Yousef Ahmed







ديانا الحديد ٤٨ 48 Diana Al Hadid







7. شاکر حسن آل سعید 60 Shakir Hassan Al Said





نجا مهداوي ٦٦ 66 Nja Mahdaoui





۷۰ محمد مندي 70 Mohammed Mandi





عمر النجدي ۷۸ 78 Omar El Nagdi



۸۰ رافع الناصري 80 Rafa Al Nasiri



سمير صايغ ۸۲ 82 Samir Sayegh

أحمد ماطر V7 أcمد ماطر 76 Ahmed Mater



۸۶ خالد بن سلیمان 84 Khaled Ben Slimane



مقال بقلم شربل داغر ۸۸ 88 Essay by Charbel Dagher

### عن بارجيل

تعد «مؤسسة بارجيل للفنون»، التي تتخذ من دولة الإمارات العربية المتحدة مقرّاً لها، مبادرة مستقلة تهدف إلى إدارة وحفظ وعرض مجموعة مقتنيات سلطان سعود القاسمي الفنية الشخصية.

وترنو المؤسسة إلى المساهمة في دعم حركة التطور الفكري على الساحة الفنية الخليجية عبر اقتناء تشكيلة متميزة من الأعمال الفنية وعرضها أمام الجمهور في الإمارات العربية المتحدة. وتسعى «مؤسسة بارجيل للفنون» أيضاً إلى توفير منبر عام لتمكين الجمهور من تبادل وجهات النظر والتحاور النقدي حول الفن الحديث والمعاصر، مع التركيز على الفناين المتشبعين بالتراث العربي حول العالم.

بالأضافة الى ذلك، تعمل المؤسسة جاهدة على توفير مورد ثري للمعلومات حول الفن الحديث والمعاصر على الساحتين المحلية والعالمية، عبر استضافة المعارض، وإعارة الأعمال الفنية للمنتديات الدولية، وإصدار المطبوعات الورقية والمنشورات الإلكترونية، وابتكار البرامج التفاعلية لعامة الجمهور. **B**.

### About Barjeel

Barjeel Art Foundation is an independent, United Arab Emirates-based initiative established to manage, preserve and exhibit the personal art collection of Sultan Sooud Al Qassemi.

The foundation's guiding principle is to contribute to the intellectual development of the art scene in the Gulf region by building a prominent, publicly accessible art collection in the UAE. Part of this objective involves developing a public platform to foster critical dialogue around modern and contemporary art, with a focus on artists with Arab heritage internationally.

By hosting in-house exhibitions, lending artwork to international forums, producing print as well as online publications, and fashioning interactive public programmes, the Barjeel Art Foundation strives to serve as an informative resource for modern and contemporary art locally and on the global stage. **B** 

## العبادة والروح والفن في الإسلام

بقلم فراس حمزة

أنها اكتشافات لمسارات ممكنة تعود في جذورها إلى منشأ مقدس، وتحث على فهم العلاقة بين الحوانب الإنسانية والإلهية.

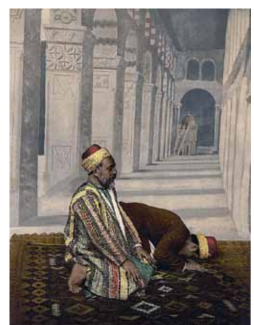
أما الفكرة الثانية، فهي تتمثل وليبيوء الحظ في تنامى المفاهيم الخاطئة حول العلاقة بين الإسلام والفن من جهة والشريعة والروحانيّة من حهة أخرى. ولا تنطوي هذه المنَّاقِ ، وإنَّما والنَّاقِ في اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ ترتكز على انسحام حوهري بعكس از دواحية متكاملة عبدة كل ليحدين والشكلة من أشكال التضارب. وخلال مسيرة البحث عن الحقيقة المنشودة، فأن الفن يرنو نحو سير المضامين المقدّيية بقدر ما يرنو نحو سير المضامين الدنبويّة ، حيث يتفاعل مع المفاهيم المادية وهو يغوص في معرورامتار بتع قحسكاا تالىأا والمحار الثنائيات بيراعة فائقة في الأعمال الفنية الكبرى. وفي إطار تقويم الحانب الفني، فأنه ليس من العبث أن يصف المرء عملاً ما بأنه سماوي علوي حتى ولو كان ذلك العمل دنيوياً في نشأته،و حتى دون أن تتراءى لذهن الناظر أي مضامين دينيّة.

ومن المنطلق ذاته، ومن حيث المناسك والطقوس، فأن الممارسات الدينية

لابد وأن يخلد في ذهن المتابع وهو لتأمل الجانب الفنّي في الثقافة الإسلامية فكرتان أساسيتان: الأولى هي أن المساحة الحغر افية الواسعة التي حافظ فيها الإسلام على خصوصنته الثقافية إنما تعكس تحليات فنيّة متنوعة يتنوع الشعوب التي عاشت فيها. ولولا غرابة كلمة «التأسلم» (Islamicate)، لكان هذا المصطلح هو الأفضل لوصف النتاج الغني في هذا السياق، وهو مصطلح وضعه المستشرق الراحل مارشال هودجسون للإشارة إلى الإيداعات الفنيّة التي تم إنتاحها على امتداد الأمصار التي سادت فيها الثقافة الإسلاميّة ولسن بالضّرورة على بد متدعين مسلمين فحسب. وأناكان المصطلح المعتمد، فأن هذا التنوع يعد ثمرة الحس الجمالي المشترك الذي لطالما كان دافعاً لتحسيد مصادر الإلهام الفني في الحضارة الاسلامية والأحتفاء بها. ومنذ نشأتها الأولى كانت النماذج الأولى لأشكال الفن الإسلامي – بما فيها الخط العربي والهندسة المحمارية – تتمتع بالسياطة والفخامة في آن،وهي تحاول حاهدة تفسير غموض الواقع البشرى بطريقة فريدة تضفى عليه معنى ومضمونا حقيقياً. وينبغى النظر إلى هذه الأشكال الفنية على

### Rite, spirit and art in Islam

Text by Feras Q. Hamza



The ritual prayer (salat) perfectly demonstrates the symbiotic relationship between spirituality الصلاة في الإسلام تشرح بوضوح ماهية العلاقة

التكافلية بين الروح والحسد

In considering 'the artistic' in an Islamic context, the observer must bear two things in mind. First, the geographical broadness within which that cultural singularity 'Islam' endured meant that its artistic refractions were as diverse as the peoples who participated in its venture. Were it not for its unfamiliarity, a better way of referring to artistic production in this context would be to call it 'Islamicate', a term coined by the late historian of Islam, Marshall Hodgson, to denote all artistic creation conceived and produced in lands where Islam was culturally dominant, but not necessarily by Muslims alone. Whatever term we use, though, that diversity was more often than not aggregated by a unifying aesthetic sensibility, an impulse to represent and to celebrate the very source of artistic inspiration. At their birth, the earliest forms of Islamic artistic production, calligraphy and architecture, employed simplicity to evoke sublimity, attempting in a kind of hierophantic manner

to interpret the esoteric that sat at the other end of, and gave ultimate meaning and substance to, human reality. Such articulations should also be read as explorations of possible 'pathways' back to divine origins, a quest to understand the interface between the human and the divine.

The second thing to be borne in mind is the, unfortunately, ever lingering misconception of the relationship between Islam and the artistic, on the one hand, and the relationship between the religious law (shari'a) and spirituality, on the other. In neither case is the relationship one of polarity, but of intrinsic harmony, these dualities being binaries of complementarity and not of contrariety. In its search for 'truth', art looks as much to the sacred as it does to the profane, engaging with the physical as it seeks to tap into the metaphysical, so much so that in great works of art the categories are delicately and subtly collapsed. It is

الإسلامية تحمع بين الطقوس الشرعيّة

صوتی وتقدیم صور پبقی صداها حیاً فی الأذهان على امتداد الزمان والمكان.ومن أهم مكونات النص القرآني التي ألهمت التَفكُر والتأمل الروحي عند المندعين هوغناه بالتناغم الصوتي والمعنى الذي تترك أثراً راسخاً وعظيماً عند تلاوة الآبات القرآنية. وينطوى النص على كثير من

الأمثلة في هذا السياق مثل «آية النور»: اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كُمشْكُاة فيهَا مُصْبَاحُ الْمصْبَاحُ فَيَ زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ ذُرِّيٌّ يُوقَدُ .Early Islamic Mysticism

من شُحَرَة مُنَارَكَة زَنْتُونة لَا شَرْقَتُة وَلَا غُرْبِيَّة يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلُوْ لَمْ تُمْسُسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورِ.

حول المصدر الأسمى للحقيقة.ولم يكن

بمقدور هذا النص المقدس أنيكون مصدر

إلهام لهذا الكم الهائل من حالات الإبداع

وعد القرآن الكريم مصدر الهام فكرى

وروحى وفنى نظراً لبنيته النحوية ونبرته

المتحددة واستخدامه صوراً بلاغية فريدة

مذلت على السيادة وخلاء المادة وذلك لإنجاد تتالك المادة الم

نص شرائعی فحسب.

الفكرية والروحية وحتى الفنية لوكان مجرد

لقد أدرك المسلمون منذ عهد الرسول محمد (ص)غني القرآن الكريم باعتباره كتاباً متعدد الأبعاد والمضامين وتنطوى سطوره على حقائق كثيرة تتكشف

المغروضة والجانب الروحاني،وهذا يستلزم ان يكون التفكير بالروح والجسد وبالعبادة والتأمل ليسالس لأى ممارهة دسة دسة. وحد الصلاة أولىشعائر التعبّد الفردي والحماعي في الإسلام فهي تشرح يوضوح ماهية العلاقة التكافلية بين الروح والجبييد، كما أنها شكل من أشكال التضرع للخالق والتسليم له عز وحل من خلال الركوع والسحود. إن الصلاة تحسد توحه الروح الى بارئها،وعند التبحّر في مصدر مناسك العقيدة الاسلاميّة،نحد أن المسلمين استمدوا أسلوباً لأداء شعائر الصلاة بعد الم الرسول الكريم (ص) إلى السماء مما المسلماء مما يؤكد أن هذه الحركات المادية نشأت من لحظة روحانيّة في الأصل وتنطوى على قيمة رمزية وعملية كبيرة تمكن المسلم من توجيه روحه نحو مبدعها. وتنطبق المعايير الروحية ذاتها على حميع أركان العيادة الأخرى يما فيها الصيام والزكاة والحج، وهو ما خلص البه وعبر عنه مانكل سيلز بيراعة وانجاز في كتابه «نبيك المسلمين الأوائل»

وتستند كافة المفاهيم الروحية هذه على القرآن الكريم وهو نص لا يحمل في مضمونه محموعة من المبادئ والتتالي الشرعيّة الرامية إلى تنظيم مفاصل الحياة الاحتماعية فحييب، بل يهدف ويشكل اساسى الى ترسيخ الوعى في ذهن المتلقى

The Venture of Islam Conscience and History in a World Civilization The Classical Age of Islam Marshall G. S. Hodgson

In his "Venture of Islam". Marshall Hodason coined the term "Islamicate".

"التأسلم" مصطلح وضعه المستشرق الراحل مارشال هودجسون في كتابه "مشروع الإسلام" not in frivolity that in the vernacular of artistic appreciation, a person may be heard to deem such and such a work as 'divine', even as the work itself is clearly 'mundane' in its genesis and the observer intends no pious remark.

Analogously, in devotional terms, Islamic religiosity marries the legalritual with the spiritual, demanding that religious practice entail body and spirit, rite and reflection.

The earliest individual and communal rite in Islam, the ritual prayer (salat) demonstrates precisely this symbiotic relationship between spirituality and embodiment. Punctuated as it is with acts of submission (islam) in the form of genuflexions and prostrations, the ritual prayer epitomises the orientation of the soul to its source of being: the body moves to orient the soul. Indeed, the very fact that— according to Muslim tradition— the ritual prayer was ordained during the Prophet's miraculous ascension (miˈraj) through the heavens meant that these physical movements were invested with spiritual moment from the outset, serving

as the symbolic yet practical means by which every Muslim worshipper forever there after could seek to reorient their body-soul towards its spiritual origins. The same spiritual consciousness can be said to accompany all of the other central Muslim devotions (the fast, the alms and the pilgrimage), as has been succinctly captured by Michael Sells in his anthology, Early Islamic Mysticism.

All of this spiritual content was grounded first and foremost in the Our'an: a text, which, while stipulating a set of religious precepts (shari'a)to define the communal rhythm of social life, is in fact mostly concerned with instilling in its reader consciousness of a higher reality (haqiqa). It would have been inconceivable that this sacred text should have inspired so much intellectual, mystical and even artistic creativity had it merely been a legalistic text. A principal reason that the Qur'an continues to hold the attention of its devotees and to inspire them intellectually, spiritually, and artistically is the effect that it achieves through an extraordinary phonetic and syntactical structure, employing unique rhetorical

devices, cadence and metaphor, amongst other things, to produce enduring sounds and images that have resonated across time and geographies. It is these evocations of the sacred text that have nourished individual reflection, pious remembrance, and spiritual contemplation; it is these very configurations of sound and meaning that continue to constitute the immense auditory impact of Qur'anic recitation. The text is replete with examples of such moments, but we limit ourselves to one. A striking example comes in a well-known passage called 'the light verse'. (Qur'an 24:35):

"God is the light of the heavens and the earth. The likeness of His light is as a niche wherein is a lamp, the lamp in a glass, the glass as though it were a glittering star lit from a blessed tree, an olive (tree) that is neither of the east nor of the west, whose oil would almost glow even if no fire touched it; light upon light; God guides to His light whom He will and God strikes similitudes for humankind, and God has knowledge of everything." -author's translation

11 •••

accompaniment to the ritual observances. The true consummation of the religious life for practitioners was to seek greater spiritual awareness; and this could only be done by the disciplining of the soul through the body. That is why we see that in the historical record the earliest Muslims, by the example of the Prophet, were engaging in all manner of supererogatory acts of worship. Spiritual praxis would ultimately be formalised and institutionalised, in what became known as Sufism.Indeed, spirituality became a modality of Islamic life. This spiritual, or mystical tradition in Islam was as vital as its intellectual and scholastic ones, indeed more often than not accompanying the latter across history: almost without exception the major figures of Islamic scholasticism were all in one way or another affiliated with spiritual paths (tarīgah). The harmonisation of the legal-ritual and the spiritual is epitomised in the life and work of a renowned 12th century Muslim theologian by the name of Abu Hamid Al Ghazali (d. 1111). Al Ghazali composed a celebrated treatise entitled Mishkat Al Anwar

So powerful was this aspect of the Qur'an that spiritual praxis was enshrined as a fundamental and vital

(batn), a 'limit' (hadd) and a 'look-out

point' (muttala') (Al Tabari, Jami' Al

to Ali b. Abi Talib, 'Every verse of the

Qur'an has four kinds of meanings, an

outward sense (zahir), an inner sense

(batin), a limit (hadd) and a look-out

point (muttala') (Al Sulami, Haga'iq Al

Tafsir). And while the later scholastic

tions of what these reports indicated, it

was clear that there were levels to the

sacred text that spoke to the level of

its addressee. Ja'far Al Sadiq (d. 765),

whom Sufi tradition credits with some

of the earliest mystical teachings, is

reported to have said: "The Book of

God has four things: clear expression

tradition offered varying interpreta-

Bayan). In yet another report, attributed

"...almost without exception the major figures of Islamic scholasticism were all in one way or another affiliated with spiritual paths (tarīgah)."

Muslims, already from the time of the Prophet, came to realise that the Qur'an was a multi-layered and multidimensional text, and that within and beneath the letter of the text subsisted deeper truths and higher realities, which could be experienced through repeated recitation, reflection, and interiorisation. Such a realisation is recorded for us in sundry reports from prominent companions and relatives of the Prophet, such as Umar b. Al Khattab, Ali b. AbiTalib, Ibn Abbas and IbnMas'ud. In one version, to Ibn Mas'ud, every one of the seven letters (ahruf) of the Qur'an is said to have 'an exterior'  $(z\alpha hr)$  and an 'interior'

(ibara), allusion (ishara), subtleties (lata'if) and realities (haga'ig). The clear expression is for the common man ('awamm), the allusion is for the elite (khawass), the subtleties for the friends [of God] (awliya'), and the realities are for the prophets (anbiya')." - Al Sulami, Haga'ig Al Tafsir

ونظراً للتأثير البالغ الذي امتلكه هذا الحانب من القرآن الكريم، اكتيست الممارييات الروحية مكانة كبيرة باعتبارها ملازمة للشعائر الدينية على نحو حوهري وأساسي؛ إذ لا يمكن إتمام الحياة الدينية في الحصول على أكبر قدر ممكن من الوعى الروحي الا کر م الله وحمه واین بیاند زیااع ممع ملّا او کر من خلال تهذيب الروح عبر الحسد، وهو ما شكل الدافع الأساسي للمسلمين الأوائل الذين تتياروا على خطى النبي للقيام تحميع أنواع نوافل العبادة. وفي نهاية المطاف، غدت الروحانية أحد أوحه الحياة الإسلامية (باطن) والفاصل (الحد) والنقطة الأساسية عد صوغ الممارسات الروحية وتأسيسها تحت اسم الصوفية. واكتبيبت هذه المدرسة الروحية –أو الصوفية – في الاسلام أهمية كبرى تعادل المدارس الفكرية والبحثية، وغالباً ما ترافقتا عبر المراحل التاريخية للدين الإسلامي؛ ويمكن القول أن أشهر الباحثين في الإسلام ارتبطت أسماؤهم بالطرق الروحية (الطريقة)

بشكل أو بآخر.

معالمها من خلال التلاوة المتكررة

المتنوعة لصحانة

النبي الكريم (ص) وآل يبته مثل عمرين

الخطاب رضي الله عنه وعلى بن ابي طالب

رضى الله عنهما. وقبل في أحد الأحاديث

عن آبن مسعود بأن كل وآحد من الأحرف

مفهوم خارجی (الظاهر) ومفهوم داخلی

(المطلع) (حامع السان للطبري).وقبل في

حدیث آخر عن علی بن ابی طالّب أن كل

آية تنطوي على أربعة أنواع من المعاني

هي: المعنى الخارجي (الظاهر)، والمعنى

الداخلي (الباطن)، والحد، والمطلع. وعد

أن قدّمت المدارس اللاحقة تفسيرات

متنوعة لمحلولات هذه المصطلحات،

ظهر جلياً بأن مستويات النص القرآني

تتلاءم مع مستويات من يقرأ كلام الله

مبلد وحل أي وحل الإمام حمل المادق علا مناد والماد و

السلام (۲۰هجری)، الذی تدبن له التقالید

الصوفية بمحموعة من أقدم على الصوفية

قوله: «ينطوي القرآن الكريم على أريعة

والمضمون (الاشارة)، والخفايا (اللطائف)،

والواقع (الحقائق)؛ فالدلاة (المواقع (الصوام)،

دوانب هي: التعبير الواضح (العبارة).

والاشارة للنخبة (الخواص)، واللطائف

(حقائق التفسير للسلامي).

لـ (الأولياء)، والحقائق للربيل (الأنبياء)»

السبعة (الحروف) للقرآن ينطوي على

والتأمل الذهني. وتناقلت إلىنا هذه

وتتحسد أعلى در حات التناقم س معاني الشريعة والقانون من حهة والروحانية من حهة أخرى في حياة وأعمال أبو حامد الغزالي – أحد أشهر علماء المسلمين في القرن الثاني عشر والذي توفي عام اااا مىلادى – لاسىما في رسالته الصوّفية الشهيرة «مشكاة الأنوار » التي استمد إلهامه فيها من آنة «النور» القرآنية آنفة الذكر. كما ألف الغزالي كتاب «إحياء علوم الدين » الذي

مذلتاً عمل يوضح فيه ضرورة تناعد ربينية مع فيبيلة أخلاقية ونفيت روحانية. واستمد الغز الى إلهامه ودوافعة وركائزه في كلا المؤلفين من آيات ونصوص القرآن الكريم الذي يعتبر حجر الزاوية في

ويمكن القول أن أشهر الباحثين في الإسلام ارتبطت أسمأؤهم بالطرق الروحية (الطريقة) بشكل أو بآخر.

الإسلام،والدافع الروحي للمسلمين وحوهر تقواهم؛ حيث يتم نقل معانيه بطرق مختلفة وتحسيدها من خلال الشعائر الدىنىقوالتلاوةالقرآنىة وكافة المراحع المقدسة اليوميةعند حميع المسلمين.

وريما يكون من الملائم في هذه اللمحة التاريخية الموجزة أن نشير إلى 'النور' باعتباره أحد المكونات الحوهرية للوحود كما هو الحال في إنتاج الألوان وإدر اك الواقع المادي. وفي الحقيقة، فإن هدف القرآن الكريم في محاكاة النور الإلهي ما هو إلا انتقاء لظاهرة مألوفة واستخدامها في استحضار صورة غير مألوفة لإيصال

• • • 12 13 •••

(الروح)– الذي يعد فكرة جوهرية في القرآن الكرية – كوسيط بين المفاقيم الإلهية والبشرية، وبين الأبدية والزوال، والإعجاز والكلمة، وحسراً يصل بين عوالم الوحود المتصلة أو حتى المتداخلة، كذلك يحب على الروح المتدعة التي تشكل الدافع لحميع الفنون والتشكيل الفني بالضرورة أن تأخذ هذا التوجه (الطريق). وفي الختام،نذكر أن في تصوف الصوفية، عدَّ الخيال المَلُكُة التَّي تمكِّن السِّير من الحصول على المعرفة تماماً مثل إمكانية الحصول عليها من الوحي النبوي والتفكير التصوّر' (عالم 'التصوّر' (عالم المثال)، أو عالم 'التخيل'، الوسيط بين الروحانية المطلقة والمادية الكاملة. ومن هذا المنطلق، بعمل الخيال على حفز الفن الذي من الضروري تفسيره وتأويله لأنه هو من بمهد الطريق. 🕒

الحقيقة المطلقة. وفي الإشارة إلى ماهىةالحقائقالمطلقة، بوظف القرآن الكثر في الصور الأكثر وضوحاً وتجلياً. وبالرغم من الفرق النوعي ىين الاثنين، يطمح الفن إلى إحراء عملية التواصل ذاتها؛ إذ يسعىالفنان إلى استخدام نفس الأدوات للتعسر عن الفكرة بطرق مختلفة حذر بأ:إحداها مادية مألوفة والأخرى محردة غير مألوفة. ويتنما يمكن إدراك الأولى يشكل مناشر ،تتطلب الأخيرة التأمل المتواصل..ومع ذلك، بيقى حوهر الاكتيثياف في كلا الحالتين –كليّة الحقيقة – فوق القَّدرة على الوصف؛ فالإعجاز، ويحكم الواقع، لا يمكن أن يشمله الوصف ولكن يمكن التلميح إليه. وتهدف روح الأعمال الفنية للوصول إلى الاعجاز واتحاد طرق لترحمته والإشارة إلىه ضمن عالم البشر. وتماماً كما يعمل هذا المفهوم الكوني

"...the totality of that 'truth' remains ineffable; the ineffable cannot, ipso facto, be encompassed by 'expression' but can only be intimated."

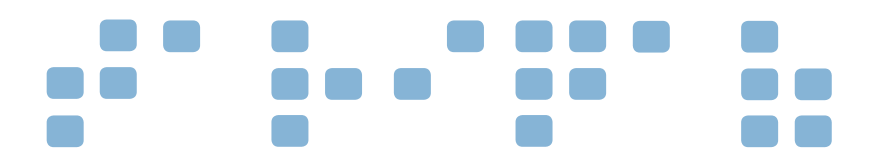
(Niche of Lights), a mystical treatise that drew its inspiration from the very same Qur'anic light verse alluded to earlier. But Al Ghazali was also the author of a seminal work entitled *Ihya*' ulum al din (Revivifying Religious Knowledge), a practical guide to the believer that explained the necessity of harmonising religious observances with an ethical philosophy and a spiritual psychology. Both of these works by Al Ghazali were inspired, underpinned and driven by Qur'anic verses and themes. And so as the centrepiece of Islamic devotion, the Qur'an has always provided the spiritual impulse in and the substance of Muslim

piety: its meanings are continuously 'transferred' through the various ways in which it has been, and continues to be, 'embodied' in rituals, recitational performances and the daily sacred referents of every Muslim devotee.

It is perhaps apt that in this brief historical note we should have mentioned 'light', fundamental as it is to the production of colour and the perception of physical reality. In effect what the Qur'an does in this similitude of divine light is to take a familiar phenomenon and use it to evoke an unfamiliar image in order to communicate a higher truth. In alluding to the reality of the higher truths, the Qur'an employs the very same language that it employs to express explicitly clearer images. Though qualitatively distinct, art aspires to the same communicative process: an artist can use the very same tools to produce extremely different expressions of an idea, one tangible and familiar, another abstract and unfamiliar, the former immediately perceptible, the latter requiring sustained contemplation. And yet the very object of discovery in both cases,

the totality of that 'truth' remains ineffable; the ineffable cannot, ipso facto, be encompassed by 'expression' but can only be intimated. The spirit of artistic endeavour strives for this ineffable and seeks ways to translate it, to carry intimations of it into this human realm. And just as the cosmic spirit (ruh), a central Qur'anic theme, acts as the mediator between the divine and the human, the eternal and the temporal, the ineffable and the word, bridging two contiguous, perhaps overlapping spheres of existence, so the creative spirit that drives all art and artistic composition must necessarily act as such a 'pathway'  $(t\alpha r\bar{\iota}q)$ . We might usefully recall at this conclusion that in the theosophy of Sufism, imagination was a faculty by which humans could obtain knowledge, just as they could obtain knowledge from prophetic revelation and rational thought. The world of 'images' ('alam al mithal), or the 'imaginal world', constituted an intermediate realm between the world of pure spirit and the world of pure bodies. Imagination drives art and is necessary to interpret it: it is what opens up that tarīg. B.

• ● ● 14



### غريقة

تعني كلمة «طريقة» في اللغة العربية «مسلك» أو «مسار». وبالأضافة إلى مدلولها الحرفي كطريق يغضي إلى وجهة معينة، فأن مفهوم «الطريقة» يمكن استخدامه ايضا في وصف كيفية الوصول الى نتيجة معينة. وبهذا يجمئ المصطلح بين الطريق والصيرورة في الوصول الى هدف ما او تحقيق غاية بعينها. وفي سياق الثقافة الإسلامية، فأن كلمة «طريقة» يتم في كثير من الأحيان استخدامها لترمز إلى الرحلة الروحانية للفرد من خلال اداء شعائر وطقوس.

مع ذلك فأن الطريق الروحاني قد لا يبدو واضحا للعيان و قد يتطلب فهما حدسيا لما يحيط بالأنسان جسديا وروحانيا. ففي التقاليد الأسلامية ثمة مبادئ ليس على المرء الا الأنصياع لها ولكن ضمن تجربة تعبيرية شخصية تقولب الأداء في ظل هذه المبادئ.

أن مفهومي الصيرورة والرحلة حين يكمل احدهما الآخر فانهما يثريا كلمة «طريقة» بمضامين اخرى تصب كلها في فعل ايجاد طرق متعددة. ومن نفس المنطلق فأن الأبداع الفني بوسعه توظيف هذين الجانبين – الصيرورة والرحلة – من خلال ترجمته افكارا بعينها الى اشكال مادية وهو يشق طريقا للتعبير عن مثل هذه الأفكار. ويبرز هذا المعرض اعمال فنانين ركزت رحلاتهم الأبداعية على طرائق مختلفة في رؤية التقاليد الأسلامية والأشارة اليها. فقد ترك كل فنان في هذا المعرض بصماته على انجازات تتميز بالتأمل والبناء في آن. -B

> بقلم: ماندي ميرزابان القيمة، مؤسسة بارجيل للفنون

### Tarīqah

The word *Tarīqah* in Arabic translates into English as a pathway or route. In addition to its more literal reference as a physical path leading to a destination, tarīqah can also be used to describe a method to achieve a particular result. In this way, the term encompasses both the path and the process involved in reaching a destination or outcome. References to tarīqah often appear in Islamic tradition to describe an individual's inner spiritual journey attained through the performance of certain practices.

A spiritual pathway may not be visible and requires an intuitive understanding of a surrounding environment, both internally and externally. While in Islamic tradition certain principles are obligatory and constant, performance of these principles is shaped by individual expression.

By aligning path with process, the term tarīqah can imply the act of making pathways. Art-making, in a similar sense, can employ these two facets by translating ideas into material forms; carving out a pathway for their expression. This exhibition showcases artists whose journeys of invention concentrate on the different ways of viewing and referencing Islamic tradition. Each artist featured in *Tarīqah* brings her/his own influences to pieces that are contemplative and constructive.

Mandy Merzaban Curator, Barjeel Art Foundation

يبحث الفن التجريدي، الذي تطور في أوروبا مطلع القرن العشرين، عن سبل محددة لاستقراء الخواص غير التمثيلية للتعبير سعياً للوصول إلى الكونية. وفي عام ١٩١٥، كتب الفنان التشكيلي بيت موندريان – رائد مدرسة «دي شتيل» أو ما يعرف أيضاً ب (Neoplasticism) عن أسلوب التجريد «الخالص»:

«عندما نُظهِر الأشياء بشكلها الخارجي (أو كما تبدو في العادة)، فإننا نسمحَ للإنسان أو الفرد أن يكشف عن نفسه؛ أما عند التعبير تشكيلياً عن جوهرها الداخلي (من خلال الصيغة التجريدية للخارج)، فإننا نقترب من إظهار الجانب الروحي وبالتالي الكشف عن الجوهر الإلهي أو الكوني ».<sup>ا</sup>

وفي عام ١٩٢٦، ذهب الغنان التشكيلي الروسي كازيمير ماليغيتش، مؤسس المدرسة الأوجيّة (Suprematism)، إلى أبعد من ذلك حين كتب:

«لم يعد االفن] يسعى إلى تمثيل قصة السلوكيات، حتى أنه يريد النأي بموضوعه الفني عن ذلك بالكامل؛ بل أصبح يؤمن الآن بقدرته على أن يوجد بذاته ولذاته بعيداً عن أي شيء آخر». '

ومع تجريد الطبيعة والتحرر من حدود الزمان والمكان، سعى فنانو الحداثة الأوروبيون إلى تحرير الفن من دلالات السياق وإلى إنشاء أسلوب عالمي يمكن لجميع المتلقين فهمه بغض النظر عن إرثهم الثقافي وموقعهم الجغرافي.

وتتشابه هذه الأهداف كثيراً مع الغايات التي سعى إليها فنانو الإسلام منذ القرن التاسع الميلادي عندما اتخذوا من علم الهندسة وسيلة التعبير الرئيسية لفنُهم؛ حيث شكلت الهندسة أساس إبداعاتهم في فن الخط العربي، والأرابيسك، وزخرفة أسطح الصروح المعمارية. وكانت الهندسة أيضاً بمثابة السبيل (أو «الطريقة») التي اتبعوها لتجريد الواقع المادي. وغالباً ما يعزى هذا النهج في دراسات «الفن الإسلامي» إلى مبدأ عدم تصوير الأنبياء ونبذ التمثيل التصويري؛ في التجريد كمسار بقلم سهيلة طقش

Abstraction as a Pathway

Text by Suheyla Takesh

Abstract art, as developed in Europe in the early part of the 20th century, explored non-representational qualities of expression in search of the universal. In 1915 Piet Mondrian, the pioneer of the Neoplastic movement and a proponent of 'pure' abstraction, wrote:

"When we show things in their outwardness (as they ordinarily appear), then indeed we allow the human, the individual to manifest itself. But when we plastically express the inward (through the abstract form of the outward), then we come closer to manifesting the spiritual, therefore the divine, the universal."

In 1926 this idea was taken further by the Russian originator of Suprematism, Kazimir Malevich when he wrote the following:

"[Art] no longer wishes to illustrate the history of manners, it wants to have nothing further to do with the object as such, and believes that it can exist, in and for itself, without things."<sup>2</sup>

By abstracting nature and eliminating an alliance to time and place, European Modernists aimed at stripping art of contextual connotations and creating an international style – one that could have relevance to audiences regardless of their heritage and geography.

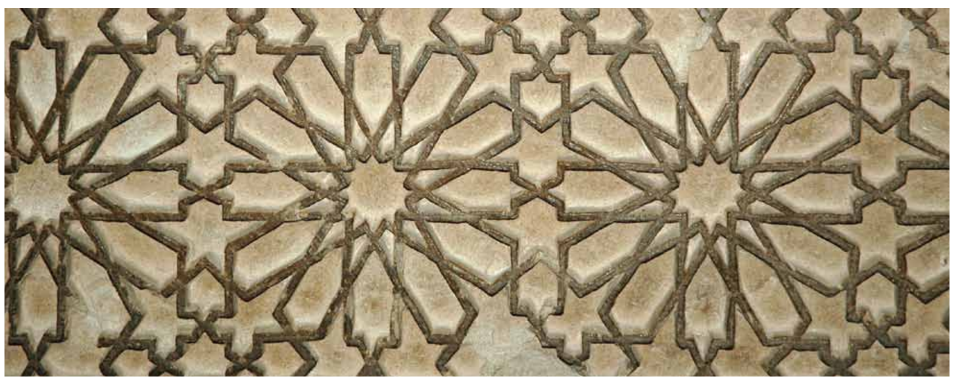
These goals are very similar to ones that Muslim artists pursued as early as the 9th century CE, by making geometry their fundamental means towards artistic expression. Geometry lied at the basis of calligraphic scripts, as well as arabesque design and architectural surface ornamentation,

حين كان اختيار الهندسة بمثابة تجلي واضح لتطور أسلوب فني واعٍ وراسخ ونابع من صميم الدين الإسلامي.

ولغهم دوافع التوجه نحو التشكيل الهندسي الذي اعتمده فنانو الإسلام، فما على المرء الا أن ينظر بشيئ من التمعن إلى طبيعة فن الأرابيسك مستقيم أو لولبي الخطوط؛ حيث يتألف الأسلوبان من أشكال – أو وحدات – هندسية مميزة وواضحة يمكن تكرارها بشكل لا متناه، ولا تعطي حضوراً متناغماً سوى من خلال وحدتها. ولم يكن هناك من تعبيرعن صفة اللاتناهي أفضل من الملاحظة الحقيقة التي أبدتها الباحثة التاريخية وجدان علي في كتاب «ما هو الفن الإسلامي؟» حيث تقول أن لا تناهي الأرابيسك هو «الطريقة الأمثل لوصف مذهب التوحيد أو الوحدانية الإلهية». " فعند اكتسابه سمة التجرد، يصبح الأرابيسك بمثابة المجاز التصويري للأزلية والدقة الإلهية والكمال المقصود.

وينم هذا الأسلوب الفني عن تركيز ذهني عميق وقدرة كبيرة على حل مسائل رياضية معقدة، مما يحيّد ذهن الفنان عن البعد المادي ويؤمّن له سبيلاً لدخول حالة من التأمل والتقوى الروحية. وكما أوضحت علي، تشكل حالة التكرار المنتظم للوحدات الفنية انعكاساً لتكرار ذكر أسماء الله الحسنى التسعة والتسعون، ما يرسخ حالة التوازي بين الإبداع الفني والعبادة.

ويذهب هذا النهج إلى أبعد من مجرد كونه محاولة إعادة تقديم (أو محاكاة) العالم المادي، مما يعني بالتالي امتلاك الفنان فرصة «الخلق» دون التنافس مع الخالق: الأمر الذي مكّن فنًاني القرن التاسع من إدراك ومعالجة المظاهر الخارجية للعالم المادي، وترجمتها إلى لغة عالمية تجاوزت حدود الزمان والمكان. ـB.



زخرفة على 'كاساديل دونسيل' في إسبانيا

An arabesque on the Casa del Doncel, Sigüenza, Guadalajara, Spain

and was one of the pathways (or tarīqah), which Muslim artists used to abstract physical reality. In the study of "Islamic Art", this approach is very often attributed to aniconism and a prescribed renouncement of figurative representation. Meanwhile, the choice of geometry was a manifestation of a conscious and well-founded artistic development triggered by the Islamic faith.

To mediate on the considerations behind geometric compositions conceived by Muslim artists, one can look into the nature of an arabesque (rectilinear or spline-based). Both consist of distinct geometrically constructed shapes (or units), which

can be repeated endlessly and which only through their unity create a harmonious rhythmic presence. As very well noted by historian and scholar Wijdan Ali in her book 'What is Islamic Art?', the infinite nature of the arabesque is "the best means to describe in art the doctrine of tawhid, or Divine Unity".<sup>3</sup> Being non-representational, it is a visual metaphor for eternity, divine precision and calculated perfection.

The creation of such a pattern involves mental concentration and an act of solving complex mathematical challenges, leading the artist's mind away from the physical realm and offering a pathway into a state of contemplation and spiritual devotion. The systematic repetition of units echoes the repetition of God's ninety-nine names, as was also pointed out by Ali, and further re-enforces parallels between the production of art and an act of worship.

This approach goes beyond an attempt to re-present (or emulate) the physical world and thus offers an artist an opportunity to create without competing with the Creator. It enabled the 9th century artist to process outward appearances of the physical world and translate them into a universal language that traversed time and space. B

21 •••

(Amman, Jordan : Royal Society of Fine Arts, 1998)

ا سيرج فوشيرو، موندريان والمدينة الغاضلة لمدرسة دي شتيل الغنية، (نيويورك: منشورات دار ريزولي، ١٩٩٤).

ً كازيمير ماليفيتش، العالم اللامادي: بيان المدرسة الأوجية، (نيويورك: دوفر للنشر، ٢٠٠٣).

تاريخير فليعقيمس الصفار المسلمي؟، (عمان، الأردن: الجمعية الملكية للفنون الجميلة، ١٩٩٨). \* وجدان على، ما هو الفن الإسلامي؟، (عمان، الأردن: الجمعية الملكية للفنون الجميلة، ١٩٩٨).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Serge Fauchereau, Mondrian and the neo-plastic utopia (New York : Rizzoli, 1994)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kazimir Malevich, The Non-Objective World: The Manifesto of Suprematism (New York: Dover Publications, 2003)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wijdan Ali, What is Islamic Art?

## الفن و التاريخ والنشأة في مدينة القدس

مؤسسة بارجيل للفنون تتحدث مع كمال بُلاّطه

مؤسسة بارجيل للفنون: الأستاذ يُلاِّطه، لقد ولدتَ في مدينة القدس، وترعر عت فيها خلال فترة عصيبة من تاريخها الحديث، كيف ترى مدينتك؟ وما هو دورها في صقل شخصيتك وإلهام أعمالك الفنية؟

كمال بُلاطه: القدس هي المدينة الوحيدة في العالم التي تتميز يوجود صلة أزليّة بين البييماء والأرض وفقاً لتعاليم الديانات البيتماوية الثلاث. ومنذ طغولتي التي قضيتها داخل أسوار البلدة القديمة، نشأت مع المعتقد الشَاتُعُ بأن "باب السلسلة" هو المكان الذي يخلُّد هذه العلاقة الأسطورية وطالما تخيلت السلسلة المتدلية من السماء هناك يصورة خيط من الضوء الذي كان ينساب من صدع في قنطرة بجانب الباب.

ولا أظن أن ثمة مكان آخر في الكون حيث تختلط المظاهر الطبيعية بالتحلّيات الما وراء طبيعيةً أو حيث ينصهر التاريخ مع الأسطورة

## IN THE CITY OF JERUSALEM Barjeel Art Foundation speaks with Kamal Boullata

ART, HISTORY AND GROWING UP

Barjeel Art Foundation: You were born in Jerusalem and you grew up there during a critical period of its modern history; how do you see your city of birth and what role did it play in shaping you and in inspiring your art?

Kamal Boullata: Jerusalem is the only city in the world that has been marked by an eternal bond between heaven and earth according to belief in all three monotheistic religions. As a child growing up within the walls of its Old City, I learnt that our hometown's Bab Al Silsileh or 'Gate of the Chain' is the site that commemorates this legendary link which, as a child, I always imagined seeing as a ray of light streaming through a crack in a vault next to the Gate.

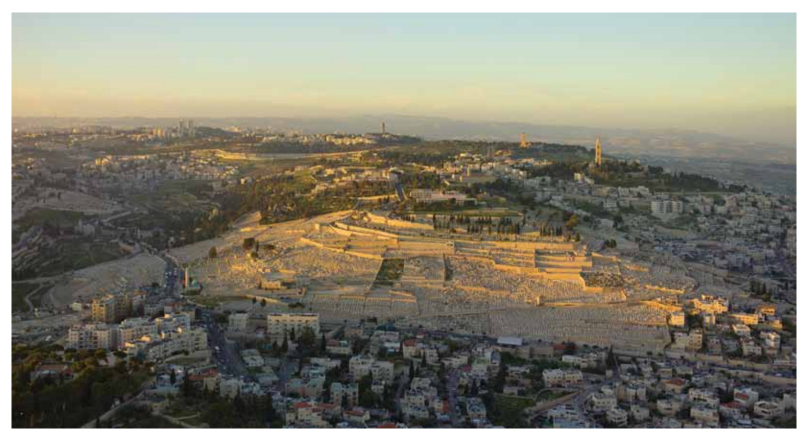
Nowhere else do I know of where physical and metaphysical manifestations seem to coalesce, or in which myth and history have been so tightly woven together. All that mysterious aura of the place had its human toll, of course, as the soil and stones of the city have been drenched with human blood since the dawn of time. For centuries under Islam, however, during which my ancestors lived, their native city was known to have enjoyed multi-ethnic and multi-religious conviviality.

Soon after coming to the world, I witnessed how the city got ripped in two halves in 1948 and barbed wires were erected all along my way to school as its Western part fell under the military control of the newly-born Jewish

23 •••

في يوتقة واحدة. لا شك أن هذه الهالة التي أحاطت المكان بالخفايا والَّغُمُوضِ، قد ألقت بظلالها الموحشة على قضاء وقدر الإنسان هناك يحيث بمكننا القول أن تراب المدينة وحجارتها قد حُيلت بدم الإنسان فيها منذ الأزل. ومع ذلك، فعلى مدى القرون المتتالية التي از دهرت فيها القدس في كنف الإسلام ، اشتهرت المدينة – عرفها أحدادي – بانفتاحها بها وبالمام وينسحها المتعدد الأعراق والأدبان.

أما في ١٩٤٨ عندما كنت في السادسة من عمري، فقدشهدتُ كيف تُم تمزيق مدينتي يوم نُصيت الأسلاك الشائكة على طول طريقي إلى المدرسة بعد سقوط نصفها الغربي تحت احتلال القوات العربة الحولة العبرية الناشئة ، بينما خضَّت البلدة القديمة التي بقيتُ فيها، إضافةً إلى المناطق الشرقية المحيطة بها لحكم السلطات الأردنية حتى عام ١٩٦٧. ورغم انتيثيار أبناء وبنات حيلي من



جبل الزيتون، القدس، فلسطين

Mount of Olives, Jerusalem, Palestine

فيها بأنّهة ذلك المكان وقدسنّته. وأتذكر حينها كيف كنت حافي القدمين عندما أنزلت الدرجات إلى الكهف تحت الصخرة التي طالما اعتبرت المكان الذي عرج منه النبي العربي إلى السماء. هذه الزيارة، التي ملأت قلبي بالرهبة والاحساس بجلالة المكان ، استحضرت تحربة سابقة عندما أخذني أهلي إلى قمة حيل الزيتون، ودخلت مسم عتمة مصلى حيث لمست بأصابعي تلك الصخرة التي ارتسم

عليها ما يشبه أثر القدم في إشارة للبقعة التي يعتقد بأن عبيب ابن مريم صد منها إلى السماء.

المقدسس المسلمين والمستحسن العرب في أرض الشتات، فقد واصل كل منا اعتزازه بذاكرة التراث العربي لمدينتنا، هذه الذاكرة التي لم تكف يوماً عن كونها مصدر إلهام لأعمالي الغنيّة.

م.ب.ل.: قبل الحديث عن كون مدينتك مصدر إلهام لأعمالك، هل لك أن تحدثنا بإيجاز عن صورة القدس في ذاكرتك؟

ك.ب.: لا أتذكر كم كان عمرى عندما اصطُحبتُ إلى باحة الحرم القدسي الشريف لزيارة مسجد قبة الصخرة، أوّل معلم في تاريخ العمارةُ الإسلامية، : وكانت تلك هي المرة الأولى التي أحسستُ state while the Old City where I continued living had fallen along with its Eastern environs under Jordan's jurisdiction until 1967. Though my generation of Muslim and Christian Arabs had been condemned to exile, we continue to cherish the memory of the city's Arab heritage which never ceased to be a source of inspiration to my art.

BAF: Before speaking of how it inspired your art, could you briefly indicate in what way Jerusalem is imprinted in your memory?

KB: I do not remember how old I was when I was first taken to the esplanade of the Noble Sanctuary to visit Islam's foremost monument, the exquisite Dome of the Rock. That was the first time I experienced the splendour and sanctity of the place. I remember being barefoot when I was led down the steps into the cave underneath the rock believed to have been the site from which the Arab prophet ascended into heaven. That visit, which filled me with deep awe, recalled a previous experience when I had been taken up the Mount of Olives where I touched the rock marked by what looked like a footprint that I was told is the spot from which Christ is believed to have ascended into heaven.

In time I realised that Jerusalem, whose every alleyway leads either to some church or a mosque, is not only the city in which I could see and touch the legendary link between heaven and earth as believed in both religions that formed the backbone of my cultural identity, but that it also is a city where saints and soldiers, sufis and statesmen lived and died. Their gravestones and funerary shrines punctuated the city's landscape. In spring these sites were the background of our family picnics outside the city walls.

As an adolescent, when I used to go out for walks in Wadi Al Joz, the valley on the foothills of the Mount of Olives, I often passed by the alleged tombs of Zachariah and Absalom. I could not help but think that these burial monuments, which go back to over a thousand years before Christ, must have surely been seen by the Nazarene's own eyes the day he went uphill to Gethsemane. In the meantime, outside the Jaffa Gate neighborhood in which I was raised, the Mamilla Cemetery honoured the remains of some of the Prophet's companions along with the bodies of hundreds of soldiers who joined Saladin's army to liberate Jerusalem from the Crusaders.

"...growing up in Jerusalem one cannot escape experiencing the palpability of how the city - foredoomed by all its tragic history-represented a perpetual wedding between time and place."

In brief, growing up in Jerusalem one cannot escape experiencing the palpability of how the city— foredoomed by all its tragic history—represented a perpetual wedding between time and place. This reality was to affect a whole way of thinking for me.

BAF: In what way the memory of your city of birth left its mark on your art?

KB: Before Jerusalem became a personal memory in exile, growing up in it involved living through the city's own memory as recalled by my elders after its Western

وبمرور الوقت أدر كتُ أن القدس، التي يقود كل زقاق من أز قتها إما

• • • 24 25 •••



بُلاَّطه على سطح يبته مع كنيسة القيامة في الخلفية. القدس، فلسطين، ١٩٥٦ Boullata as a child on the roof of his home with Basilica of the Resurrection in the background, Jerusalem, 1956

from our home, I learnt all the basic rules of icon painting in addition to being introduced to the techniques of water-based colours and oil painting. As for self-expression, that was a matter that had no space in Halabi's workshop. A lifetime was needed to explore it following my academic studies in Italy, where I was not the first Palestinian to study. There were a couple of other artists who preceded me there before and after 1948 but it is true neither of them graduated from the academy after spending all four years there.

BAF: Looking at your work featured in this exhibition, what dictates your exclusive fascination with geometry as a tool? Why do you choose to render Arabic script using geometric compositions, rather than allowing the words to take fluid calligraphic forms?

part was overtaken by Jewish forces and its Muslim and Christian Arab natives, who were forcibly expelled from it, ended up as refugees in the Old City. The Jerusalem I grew up in was certainly a city broken in two, but one in which the bond among its Arab population regardless of their religious affiliations remained intact. That is the spirit that kept me going wherever I ended up living in this world.

While living there, however, it was the general cityscapes of Jerusalem, its streets, souks, people and architectural monuments that were the subject of my earliest paintings whose sales allowed me to further my art studies in Rome. Exiled away from it since 1967 and deprived of its scents and sounds, its mundane everyday experiences, it was the Arab cultural heritage of the city once called 'the navel of the earth' which was to become the inexhaustible source of inspiration to my abstract paintings.

BAF: What was the art education you received at home in the aftermath of the 1948 national catastrophe that prepared you for studying abroad and making you the first Palestinian artist to graduate from a European art institution such as the Academy of Rome?

KB: The prevalent principle is that all children love to dabble with paint. The majority who rush to join the adult world stop painting. The others who never stop become artists. Like all children I used to paint. As a young boy whose talent in drawing and colouring was noted by adults, my parents sent me during my summer school vacations to the workshop of Khalil Halabi, one of the last icon painters belonging to the post-Byzantine school of Jerusalem. As an apprentice at his workshop, which was situated in a Greek convent that was a few steps away



الألف والياء، ١٩٨٣ The Alif and the Ya, 1983

الى حامع أو كنسيية، ليست المدينة الوحيدة التي يمكنني فيها أن أرى بأعيني وأن ألميس بأصابى ماهنة الكالقة الأزلية ىين البيتماء والأرض وفقما جاء في الديانتين الإسلامية والمسيحية فحسب (وهي العلاقة التي أعتبرها العمود الفقرى في هويتي الثقافية) يل هي أيضاً المدينة الدنبوية التي عاّش وتوفى فيها الحنود ورجالات الدولة، العلماء رزوست قاارز وحسمااه

والصوفيون، الفلاسفة

والأمنون فامتزحت مشاهد

أضرحتهم يسحر المناظر الطبيعية التي كنت وعائلتي نقصدها للتبسّط بالأرض في الهواء الطلق خارج أُسوار المدينة، لاسيما في فصل الربيع.

وخلال فترة مراهقتي حيث اعتدت التنزه ميشياً على الأقدام في وادى الحوز الذي يقع على شفوح حيل الزيتون، كنت أمر بما اعتبره علماء " الآثار أضرحَة الأنبياء زكريا وأبشالوم ثالث أبناء النبي داوود ، وكثيراً ما راودتني الفكرة بأن يسوع الناصري، في يوم اعتليّ الهضية صوب سبتان الْحثمانية، كان لا يد وأن شاهد يأم عينيه هذه الأضرحة – التي تعود إلى أكثر من ألف عام قبل مبلاده. وخارج حي باب الخليل الذي تر عر عت فيه، تقع مقبرة "مأمن الله" التي تحتضنّ رفات نخبة من ّ صحابة النبي، ومئات الحنود الذين قاتلوا تحت رابة صلاح الدين الأبوبي لتحرير القدس من الصليسن.

باختصار، بمكن القول إن كل من نشأ وترعرع في القدس بصعب عليه تحاهل تحرية الإحساس بذلك الاقتران السرمدي بين الزمان والمكان ، الذي تحسده هذه المدينة المحكومة بتاريخها المأساوي. وقد كان لهذا الواقع الأثر الكبير على كل طريقة تفكيري فيما بعد.

#### م. ب.ل.: كيف أثرت مدينتك هذه على أعمالك الفنية؟

ك. ب.: قبل أن تصبح القدس ذكرى شخصيّة أستعبدها في المنفي، التحمت نشأتي فيها مع ذاكرة المدينة كما عاشها الأهل والأقرباء قبل سقوط نصفها الآخر بأبدى القوّات البهودية التي قامت بالتهديد المسلّح بطرد سكانها المسلمين والمسيحين العرب من بيوتهم لتصبحوا لاحتُين في وطنهم داخل أسوار البلدة القديمة. القدس التي عرفتها خلال نتْشأتي كانت بلا ريب مدينة مكسورة الحناح ، ولكُنها بقيت في أصالتها مدينة عربية حافظ سكانها على هويتها الوطنية حفاظاً كاملاً بغض النظر عن انتماءاتهم الدينية المختلفة. هذه الروح المقدسية هي التي زوّدتني بطاقة الاستمرار حيثما حلّ بي المطاف في هذا العالم.

أما خلال حياتي في القديس، فقد شكلت المناظر العامة للمدينة، بما فيها الشوارع، والأزقة، والأسواق، والسائدة المائدة جِلْ مواضيع لوحاتي الأولى التي مكنتني مبيعاتها من دراسة الفن في روما. ومنذ إقامتي في المنفي بعد سقوط ما كان قد تبقي لنا من المحننة عام ١٩٦٧ ما القام ا والقاع الحياة اليوميّة فيها، بات الإرث الحضاري العربي للمدينة – التي سُمّيت ذات مرة "سُرّة الأرض" –مصدر الإلهام الذي لا ينضب لأعمالي التجريدية.

م.ب.ل.: ما طبيعة التربية الفنية التي تلقيتها في مسقط ر أسك بعد نكبة عام ١٩٤٨، والتي أفسحت لك المحال لمتابعة در استك في الخارج لتصبح أول فنان فلسطيني بتخرج من معهد فني أُوروبي مثل "أكاديمية الفنون الجميلة في روما"؟

ك. ب.: المندأ السائد هو أن اللهو بالألوان هو أحث ما في قلوب مالك معتسالة ,قعتل له ن الديس نكام ، .سكان م رافضا الكبار، فيتوقفون عن مماريية هذا النوع من اللهو. أما الأطفال الذين لا يتوقفون عنه، فهم الذين يصبحون فنانين. وكغيرى من الأطفال، كنت أحب الرسم والتلوين. وعدما لاحظ الكبار حولي هذه الموهبة، قرّر والداي إرسالي خلال عطلاتي الصيفية إلى مرسم المصوّر خليل الحلبي الذي يُعد آخر المصوّرين الذين انتموا إلى ما عُرِ ف تاريخياً

ولا ننسى هنا بأن الخلة البونانية لم تطلق على رسام الأيقونات البيز نطبة صفة "الرسام" بل "كاتب الصور". ولذلك، أفضل أن أعتبر أعمالي المشاركة في معر ضكم بأنها ترقى إلى مستوى أعمال "كاتب الصور " يحيث تتَّخذ صورة الكلمات العربية جسد الأيقونة فيما تعكس مكوناتها الجمالية لغة معاصرة في التعبير التجريدي.

أما بالنبييية لاقتصار ما أسميه "الكلمة – الصورة" على الأشكال الهندسية، فذلك لأن الهندسية هي اللغة البصرية الأولى التي سيقت التكار الخط عند الإنسان يفترة طوتلة. وأقصد يكلمة "الهندسة" هنا (حبيبها حاءت في رسائل إخوان الصفاء الذين استخدموا كلمة "جومطريا" اليونانية)، إذ أن جومطريا تعنى في أصلها اليوناني «قياس الأرض». ولطالها ارتبطت الهندسة بالأرقام والقباسات، فقد كانت هي اللغة التي وصلت بين النقاط في الفضاء لتبتكر الأشكال بواسطةٌ رسم الخُطوط وتحديد الزوايا والأسطح. ومنذ العصور القديمة ومروراً بعصر النهضة، استمرت لغة الهندسة/الجومطريا هذه بلعب دور محوري في تاريخ فن الرسم. ومن خلال ممارستي الحرفيّة كرسام، قادتني مسيرة عملي بشكل فطرى إلى تواصل وثبق مع لغة الهندسة.

وفي المقابل، ارتقى فن الخط العربي إلى شكله الإيداعي عدما سعى الخطاط إلى صقل الحركة التلقائية في الكتابة اليدوية بحيث تمّ للورة حماليتها. ومن الحدير بالذكر في هذا البيبياق أن كتابة الحرف الذي غُرِف باسم الحرف المقوّر لم تزدّهر إلا عد أن تعلم العرب صناعة الورق من الصينيين حوالي عام ٧٥٠ للميلاد لتصبح الكتابة اليدوية بالأحرف المقوّرة في نهاية المطاف التعبير المطلق لجمال الخط العربي.

ضمن هذا الإطار العام تتخذ هندسة "الكلمة – الصورة" في عملي مكانة الأبقونة التي من خلالها واصلت ميسرتي الفنية يصفتي "مصوّر" برقي هدفه الحمالي إلى عالم مختلف تمام الاختلاف عن ذلك الذي تعتمد جمالية التعبير فيه على براعة "الخطاط". أما هذا الاختلاف بين فن الخط وفن "الكلمة-الصورة" ، فهو اختلاف راسخ حتى وإن كانت الكلمات هي الأداة المشتركة لكلا الفنس.

بمدرسة القدس في الفن الأيقوني البيزنطي في المشرق العربي. وخلال تدرّيي في مرسم الحلبي الذي يقع داخل دير يوناني يبعد مسافة خطوات قليلة عن منزلنا، تعلُّمت أسس القواعد الخاصة بالتصوير الأبقوني ، بالإضافة إلى تعريفي على تقنيات التصوير بالألوان المائية والألوان الزيتية. أما يخصوص التّعيير عن الذات يواسطة الرسم ، فذلك ما لم يكن له أي اعتبار داخل حدر ان المرسم. كان لا يد من قضاء عمر في استكشاف ذلك وسيره اثر تتمة در استي الأكاديمية في روما. وفي الحقيقة، لم أكن الفلسطيني الأول الذي درس في روماً، فقد سيقني للدراسة هناك اثنان من الفنانين قيلً . الكن لم القرن الأربع الأربع القرن التعريب المناوات الأربع القريب الأربع القرن الأربع القرن الأربع القرن المناوات الأربع لإتمام در استهما الأكادىمىة كما فعلت.

م. ب.ل.: بالنظر إلى عملك المشارك في هذا المعرض، ما الذي يحكم انحذابك الشديد إلى النمط الهندييي كأداة تعبيريَّة؟ ولماذا اخترت تشكيل الحرف العربي مستَّخدماً البنية الهندسية عوضاً عن السماح للكلمات أن تأخَّذ انسيابية الشكل في فن الخط/calligraphy?

ك.ب.: للإحانة على هذا السؤال الهام ،ريما من المفيد أن نعود قللا إلى أصول عض المصطلحات الأساسية المستخدمة في هذا السياق. ينحدر أصل كلمة "كالبغرافي" من دمج كلمتي "كُالي" و"غرافيا" في اللغة اليونانية، ويعنى تركيب الكلمتين معاً "الْكتابة الحميلة". أما في اللغة العربية، فتشير كلمة"خط" إلى معنى "السطر" كما تعنى الكلمّة ذاتها "الكتابة البدوية". وبالتالي، فإن فعل "خطّ" عنى أن "ترسم خطأ" وفي الوقت نفسه عنى أن "تكتب". أما بالنسة لكلمة "خطاط"، فهي تنحصر بمعنى "الناسخ المحترف" أو "ممارس الكتابة البدوية الحميلة".

وخلال الفترة التي حعلت فيها من الكلمات العربية مادةً لفني، لم أفكر أبداً في التحوّل عن التصوير لأصبح خطاطاً، بل بقي التصوّير صنعتی وبقیت مصوّراً – أي صانع صور. وبشكل عفوي، فإني استخدم مصطلح "المصوّر" بمعناه الأصلي القادم من فعل "صوّر" والمتعلق بكلمة "صورة" أو "إبكون" (eikon) البونانية ، والتي بعرّ فها القاموس حر فتأعلى أنها التمثيل التصويري الذي يوحي شكله بمعناه. KB: To answer you on this important question, allow me to go back to the origin of key words used in this regard. The origin of the word 'calligraphy' comes from the two-word combination of kalli and graphia in Greek meaning 'beautiful writing'. In Arabic, the word khat simultaneously means 'line' and 'handwriting'. Similarly, the verb khatta means 'to draw a line' as well as 'to write.' As for khattat. it is confined to mean 'professional copyist' or 'practitioner of beautiful handwriting.'

During the period in which I made Arabic words the subject of my art, I never considered my profession as having turned into one of a khattat. My profession continued to be that of a musawwir, which literally translates to mean 'image-maker.' Naturally, here I use this term in its original sense in which the Greek word eikon, meaning image, is a word which the dictionary literally defines as a pictorial representation whose form suggests its meaning. Here it is noteworthy to recall that in Greek, the painter of Byzantine icons had never been identified as a painter, but rather as a 'writer of images.' Thus, I like to think of my works featured in your exhibition, that they live up to having been the products of 'a writer of images', whereby Arabic words assume the body of an icon, whose aesthetic components reflect a contemporary language of abstract expression.

As for confining what I call my 'word -images' to angular forms, it is because geometry is the primal visual language that long preceded the art of calligraphy. Originally meaning 'measurement of earth', geometry has always been associated with numbers and measurements. It is the language that makes connections between points in space and creates forms by means of drawing lines and angles to define surfaces. Since antiquity and throughout



قية الصخرة، القديير ،، فليبطين Dome of the Rock, Jerusalem, Palestine

the Renaissance, geometry continued to play a pivotal role in the history of painting. Practising my profession as a painter is what instinctively brought me in close communion with geometry.

In contrast, calligraphy evolved as a form of art, which sought to refine and elaborate the flow and aesthetic quality of handwriting. It was only after the Arabs learnt papermaking from the Chinese around 750 that cursive scripts flourished to become the ultimate expression of the beauty of Arabic handwriting.

That is how my geometric word-images operate as a form of icon. Through them, I continued to practise my art as a musawwir, whose aesthetic aim belongs to a totally different realm than that we find in the virtuosity of a khattat, even though words are the same vehicle through which both arts are manifested.

• • 28

عكس الكتابة بالأحرف المقوّرة التي تحدّدت طراوة أطرافها بناء على زاوية ميلان قصبة الكتابة وهي تنساب على القرطاس والبردي، فقد تميّزت الخصائص الرئيسية في رسم الأحرف المبسوطة التي سبقت تطوّر كتابة الأحرف المقوّرة – بناء على خصائص الإزميل وحدّة طرفه المبسط أو المضلّغ في النقش على الحجر. وعبر التاريخ، تم توظيف المسطرة والفرجار والقلم من قبل المهندسين، والمعماريين، ومصوري الأيقونات، وفناني عصر النهضة، وهي الأدوات ذاتها التي استخدمتها في رسم الكلمات.

#### م.ب.ل.: هل لك أن تقدم لنا مثالاً تشرح فيه ما الذي تعنيه بـ "الكلمة – الصورة" كشكل أيقوني"؟

ك. ب. : لعل المثال الأوضح على ذلك هو من أوائل أعمالي السيريغرافية التي أنجزتها عام ١٩٧٨. وتلك كانت المرة الأولى التي سعيت من خلالها إلى سبر مسألة التكوين الهندسي للكلمات للحلالة على معناها. أما الكلمات المختارة فقد تألفت من الآية القرآنية "وفي أنفسكم أفلا تبصرون". وفي تناولي لهذه الآية الشريفة، لم أكن أنوي الدخول في مباراة مع مبدعي الخط العربي الذين تفوّق كل منهم ببراعة مميّزة في رسم الآيات القرآنية على مر العصور ؛ ففي عملي، جاءت صورة هذه الكلمات كما ارتأيتها بمثابة قراءة بصرية تحثٌ على التأمل في الشفافية التي تجمع بين الرؤية الحسيّة والإدراك العقلي.

وكما هو معلوم، يترادف التعبير عن الحس بالرؤية البصرية مع فعل الإدراك. فعندما نقول مثلاً "أرى ذلك" (أو بالدارجة نقول "أنا شايف")، نعني بها "أفهم ذلك وأدركه". وبالتالي، تبرز في هذا العمل الغني الأحرف الهندسية للآية القرآنية ضمن أضلاع أربعة متساوية القياس تحيطها أربع زوايا حادة تتكرّر داخلها كلمات الآية مرتين بحيث تبدو استقامة الأحرف وكأنها انعكاس في المرآة. وتقتصر الألوان، التي تعكس بدورها بنية هذا الشكل الهندسي، على لونين اثنين من الدرجات اللونية المتناوبة للون الأخضر؛ الأمر الذي يلمّح بالشفافية المرئية التي توحي بمجاز بصري يشير إلى التساؤل نفسه الذي تطرحه الآية الكريمة بخصوص التداخل بين الإدراك والتصوّر.

ولذلك، تعمل رؤية هذا العمل الغني الذي يرتكز على المكونات الثنائية للأشكال الهندسية والظلال اللونية على جعله أيقونةً تم

#### م.ب.ل.: إذاً،كيف يمكننا التمييز بين عمل "الخطاط" و عمل "المصور"؟

ك. ب.: لتحديد الاختلاف الجوهري بين فن الكتابة عند الخطاط والفن الحروفي الصادر عن المصوّر، يمكننا البدء بتحديد الأدوات التقليدية التي يستخدمها الطرفان. وبسبب ارتباط الخطاط الدائم بالكتابة اليدوية، فإن الأداة الرئيسية المستخدمة في الخط العربي كانت دائماً القصبة التي سهلت تلقائية الكتابة وانسيابها بحيث أطلقت العنان لابتكار مختلف الأساليب في الكتابة المقوّرة نظراً لسيولة الحبر وطبيعة كثافته.

ولا بد لنا أن نذكر بأن الغاية من عمل الخطاط هو القراءة في المقام الأول، وقد انحصرت استخداماته تقليدياً في مجال التدوين،

وفي ذلك الوقت، كان الأمريكيون المحبّون للفن الحديث والذين يجهلون اللغة العربية تمام الجهل هم في طليعة الحضور لمشاهدة المعرض، كما كانوا أول من سعى لاقتناء بعض هذه الأعمال.

وكتابة المخطوطات، كما ارتبط الخط ارتباطاً وثيقاً بعالم الكتب، والمكتبات. أمّا عمل المصور، فيعتمد في المقام الأول على استدعاء الخيال الذي يقتصر دور مكوناته على مخاطبة حاسة البصر ودغدغتها عند الرائي في خلوته أو في العلن. فمن المنمنمات الإسلامية،والأيقونات المسيحية، ووصولاً إلى الصروح المعمارية الضخمة، اعتمدت كينونة عمل المصور في أساسهاعلى ارتباطها الكلّي مع فضاء التشكيل.

أما بالنسبة لرسم الحرف الهندسي أو المعروف بالحرف المبسوط، فقد كانت أدواته الرئيسية في الأصل هي المسطرة والفرجار وأداة للتعليم الدقيق التي تشبه قلم الرصاص في أيامنا الحالية. وعلى BAF: How then do we differentiate between the artwork of a 'khattat' from that of a 'musawwir'?

KB: To determine the fundamental difference between the artistic productions of a khattat from that of a musawwir, we can start by identifying the tools traditionally used by each. Having always been an art associated with penmanship, the main tool of Arabic calligraphy has been the reed pen, which facilitated the flow of handwriting, giving full play to cursive styles due to the liquid consistency of ink.

The product of a *khattat* serves reading, and its useful evidence has traditionally been confined to the manuscript, the book, the archive and the library. In contrast, the work of a *musawwir* calls up images whose sole function is to court the sense of seeing in the spectator's privacy or in the public's environment at large. From the miniature and the icon to the monumental architectural setting, the being of a *musawwir*'s art has always been indelibly associated with space.

As for geometric script, its primary tools have originally been the ruler and compass and a precision utensil like today's pencil. Unlike the cursive scripts, which were determined by the angle of the reed pen as it crawled across paper and papyrus, the major characteristics of geometric scripts, which preceded the invention of all cursive scripts, had been dictated by the tip of a chisel on stone. The ruler and compass have been traditionally employed by artisans, architects and the earliest iconographers, as well as the Renaissance painters.

BAF: Could you please give me an example to explain what you mean when you speak of your word-image 'as a form of icon'?

KB: Perhaps the most illustrative example is one of the earliest silk-screens I realised back in 1978. There, it was the first time I sought to explore the question of how the geometric composition of words could suggest their meaning. The words depicted were from the Qur'anic verse, 'Wa fi anfusikom afala tubsirun' ('It is within your own soul can you not



لام ألف، ۱۹۸۳ Lam Alif, 1983

see?') Here, I never intended to illustrate the holy verse as calligraphers have perfectly done with refreshing vigor over the centuries. In my work, the image of these words represents a visual reading that extends an invitation to contemplate the transparency that exists between seeing and understanding.

As you know, the act of seeing has always been synonymous with understanding as when we say, 'I see' to mean 'I understand.' Thus, the boldness of the angular lettering of the verse repeated twice in a mirror-like reflection appears through the transparency of a lozenge. The colours operating as an analogue to the geometric structure are limited to two alternating shades of green, which offer a visual metaphor that alludes to the very question the verse poses in regard to the overlap between perception and conception.

Viewing this artwork based on the binary components of geometric forms and colour shades that are all woven

الصورة مقدمة من ميم جاليري Photoaraph courtesy of Meem Gallery

together to suggest the meaning of the words is what makes of it an icon. That is how reading becomes interchangeable with the sensorial experience of seeing. In the process, the image-reading itself operates like a mirror, inviting one's own reflection to look within as the verse proposes.

> BAF: On what level do you think a non-Arab viewer can connect to your work that makes use of Arabic script?

KB: Just as much as I can enjoy listening to a cantata by Bach or a lied by Schubert even though I do not understand German, I can equally be moved by the spontaneity, flow and virtuosity of a Japanese or a Chinese piece of calligraphy, even though I read neither language.

Certainly, understanding the language and the cultural connotations of meaning, especially in words that constitute the heartbeat of an artwork, would enhance a fuller aesthetic appreciation and a deeper understanding of how space is conceived differently in each culture. But my illiteracy in these languages has never stood in my way to behold and be moved by what I hear and what I see. Similarly, I trust that art connoisseurs with no knowledge of Arabic can appreciate the icon in my wordimages as each of these works is visually endowed with contemporary aesthetic qualities that hold together over and above the semantic significance an Arab viewer can additionally discern.

As for this particular series of silkscreen prints, it is noteworthy to remember that they were all created thirty years ago when I used to live in the USA. It was in 1983 when they were first displayed at the Smithsonian Institution in Washington, DC in conjunction with the exhibition

Arabic speaking Americans who were their first viewing public, and it was non-Arabic speaking art-lovers who were the edition's earliest collectors.

BAF: After leaving word-images behind to explore geometric abstraction over a period of 25 years, what made you come back to their subject in 2009?

'Islam Centennial Fourteenth'. At the time, it was non-

KB: Returning to a subject matter that was explored at an earlier period has been a common practice among many writers, composers and visual artists. When it was not a sign of repetition and the drying up of a once-genuine talent, coming back to a subject matter, especially after spending years of serious work along the same trajectory, usually represented the maturation of a creative moment by which the artist seeks to penetrate the deeper levels of certain aesthetic questions raised earlier.

At the time, it was non-Arabic speaking Americans who were their first viewing public, and it was non-Arabic speaking art lovers who were the edition's earliest collectors

In my case, I see an unbroken continuity between the geometric word-images I created in the early 1980s and the geometric abstract paintings that followed over the following two decades. The square grid— which had been the fundamental framework upon which all pictorial



الظاهر الباطن، ١٩٨٣ The Manifest, The Hidden, 1983

نسحها مع عضما العض يحيث أشارت مكوناتها الغنية إلى معانى الكلمات فيها. وتلك هي الطريقة التي يتم فيها تبادّل الأدوار بين القراءة والتجرية الحسية للرؤية. وأثناء ذلك، تصبح قراءة الصورة يحد ذاتها وكأنها المرآة التي بدعو انتكانيها في المشاهد إلى الغوص داخله كما توحي كلمات هذه الآبة الكريمة.

م. ب.ل.: باعتقادك، إلى أي

مدى يستطيع المشاهد غير العربي أن يتواصل مع عملك الذى تستخدم فيه الكلمات اعر بدا)

م. ب. نعد أن تخلبت عن محور الرسم بالكلمات لتغوص على مدى ٢٥ عاما في لغة التجريد الهندسي المحض، ما الذي جعلك تعود إلى هذا الموضوع في عام ٢٠٠٩؟

الأنقوني في محموعة "الكلمة – الصورة". وذلك لأن كل من هذه

تزاوج مكوّناتها الروح الفنية المعاصرة. أما المشاهد العربي فلديه

الأعمال بنعم بصرياً بالصفات الحمالية المستقلة التي عكس

الغرصة الاضافية لاستكشاف المعاني الدلالية وللاحتفاء يتأمل

وفيما يتعلق بهذه البيليلية الخاصة من الأعمال البيير بغر افية،

تحدر الإشارة إلى أنها أنتحت برمّتها قبل ثلاثين عاماً عندما كنت

أقيم في الولايات المتحدة الأمريكية. وقد تم عرضها للمرة الأولى

قمصلحاً ١٩٨٣ وفي متحف السمشسونيان في واشنطن إ٩٨٣ منحف

بالتَّزامِن مع معرَّض شامل بعنوان "الذكري ٱلمئونة الرابعة عشر

للإسلام". وفي ذلك الوقت، كان الأمريكيون المحبّون للفن الحديث

الحضور لمشاهدة المعرض، كما كانوا أول من يديى لاقتناء بعض

والذين يجهلون اللغة العربية تمام الجهل هم في طلعة

مقصدها من خلال استسلامه لمتعتَّه البصرية.

هذه الأعمال .

ك. بن: إن عودة المندع إلى موضوع بيبيق استكشافه أمر مألوف لدى الكثير من الكتَّاب والموسيقيين والفنانين التشكيليين. فإن لم تشير هذه العودة إلى التكرار أو تنذر يحفاف الموهية لدى الفنان، فإن الرحوع إلى موضوع سابق عادةً ما يكون ثمرة نضوج لحظة إيداعية بيبيعي الفنان من خلالها إلى اختراق ميبيتونات أعمق في قضانا حمالية محددة كانت قد أثيرت سابقاً، ولاسيما بعد أن يكون قد قضى سنوات متوالية عمل ضمن المسار ذاته.

أما يخصوص أعمالي، فأعتقد أنه ثمة استمرارية متواصلة بين صور الكلمات الهندسية التي ابتدعتها مطلع ثمانينات القرن الماضي من حهة، واللوحات التحريدية الهندسية التي ريسمته المحريدية التاليين من حهة أخرى. ففي كلا الموضوعين كان شكل المربّع وشبكة المربعات المتصالية هما القاعدة الأساسية والهبكل التحتى لكل تكوين قمت به. والحدير بالذكر أن شبكة المربعات هذه هي التي تم استخدامها فيما مضي كإطار عمل أساسي لمختلف الفنون

ك. ب: مثلما أستطلع الاستمتاع بأناشيد الكانتاتا لياخ

أو بالمقطوعات الغنائية لشوير ت رغم أنى لا أفهم اللغة الألمانية، أستطيع بالمثل أن أجيش بالمشاعر كلماً تأملت جماليات العفوية المحكمة وانسياب الحروف في الخط الياباني أو الصيني مع أنني لا أستطلع قراءة أي منهما.

صحيح أن فهم اللغة والدلالات الثقافية للمعنى لاسبما للكلمات التي تشكل قلب العمل الغني ونيضه – يتبح قدرة أكبر على تذوق العمل من الناحية الحمالية وفهماً أعمق لاستبعاب فضاء التكوين الذي يختلف باختلاف الثقافة. ولكن عدم معرفتي بهذه الغات لم ينحني بوما من الوقوف أمام مثل هذه الأعمال الفنية وألأستمتاع بها بقدر ما أستمتع بالأصغاء إلى الخلاسيكي ىلغة لا أفهمها.

وعلى نحو مماثل، لديّ ثقة كبيرة يقدرة ذواقة الفن الذين لا يمتلكون أدنى معرفةً باللغة العربية على تقدير العمل وطابعه

• • • 32

المتوسط جنوبي فرنسا، وكانت لوحاتي التجريدية الهندسية تعكس عناصر بيئتي البصرية التي شملت شفافية الألوان وجمالية الضوء وانعكاساته في الماء، وهو موضوع كان ابن الهيثم قد استفاض بمناقشته في اطروحته معتمداً على استخدام العناصر الهندسية بطريقة مبدعة لاستخلاص استنتاجاته حول آلية الإدراك البصري. وقد أدركت أنه لا يمكنني تكريم الإرث الغني الذي تركه للبشرية هذا الرجل البغدادي إلا من خلال العناصر الهندسية للغة التي استخدمها في الكلام والكتابة والتي خلدت ذكراه.

ولكن كيف كان لي أن أعود إلى "الكلمة –الصورة"؟ من أين أبدأ؟ وماهي الكلمات التي يمكن أن تلخص المجلدات السبغ لابن الهيثم؟ وكيف يمكن للعناصر الهندسية التي تتمتع بها الكلمات العربية وكيف يمكن للعناصر الهندسية التي تتمتع بها الكلمات العربية أن تعكس الصور االشفافة التي حلّلها بدقة رياضية؟ لقد شغلت مثل هذه الأسئلة ذهني لفترة طويلة من الزمن. وبحلول صيف ذلك العام، أخذت الفكرة تتبلور شيئاً فشيئاً بعدما شاءت الصدف أن ألتقي الدكتورة لميس حمدان في مدينة كان. أما هذا اللقاء، فقد تم قبل عام من انتخابها لتشغل منصب المفوضة المكلفة بالجناع قبل عام من انتخابها لتشغل منصب المفوضة المكلفة بالجناع الوطني لدولة الإمارات العربية المتحدة في الدورة ٥ من معرض بينالي البندقية. وقد أذهلني حينها أنها لا زالت تتذكر لوحاتي الخاصة بيتصوير الكلمات التي رسمتها قبل أكثر من عشرين عاماً. وقد أبدت المصورة". ومن هنا ، اعتبرت اهتمامها هذا بمثابة الشرارة التي طال التظارها للدء بالعمل.

أما بالنسبة لعودتي إلى موضوع " الكلمة –الصورة" ، فلا بد من التوضيح أن التغيير الرئيسي لم يكن مجرد استبدال مواد التعبير وأدواته أو الانتقال من أحجام حميمة للعمل إلى أحجام كبيرة فحسب ، وإنما كان تجسيداً للعناصر المتعلقة بفضاء مكونات الكلمات المختارة لكل عمل على حدة.

ففي أوائل الثمانينيات، قمت بتحقيق سلسلة من الأعمال التي جسّدت "الكلمة–الصورة" بواسطة الطباعة السيريغرافية على الورق الأرشيفي ضمن طبعة فاخرة محدودة الأرقام. وقد جاء كل عمل منها باستقامة الحروف والزوايا الحادة ليتناغم مع ماهية الألوان السيريغرافية في صلابتها وطبيعتها المسطحة.وفي المقابل، تألفت التصويرية منذ عهد الأيقونوغرافية البيزنطية، كما ساهمت إلى حد كبير في ابتداع مختلف أنماط التجريد الهندسي في الفن الإسلامي.

وجلٌ ما ركزت عليه في لوحاتي التجريدية الهندسية كان استخراج عنصر المربع من شبكته النواة، وتحويله إلى موضوع أساسي في رحلتي الاستكشافية. ومن هنا، قمت بتوسيع نطاق المربع في تجزئته وفي دورانه وفي ترداده وتعاقبه. وفي كثير من الأحيان، أخذ المربع بتحديد الحجم الخارجي لمختلف الأعمال في عدّة سلاسل

### أخذت الفكرة تتبلور شيئا فشيئاً بعدما شاءت الصدف أن ألتقي الدكتورة لميس حمدان في مدينة كان.

من اللوحات . ومن خلال هذه العملية، أسهمت تجزئة المربع وعمليات إعادة تشكيله في ولادة كوكبة متكاملة من الأشكال الهندسية التي ألفت بمجملها الهيكل الأساسي للوحاتي التجريدية.

أما الأسباب الخفية التي ساهمت بتشجيعي للعودة إلى ممارسة "الكلمة– الصورة" بعد كل هذه السنوات، فقد كانت مجموعة من المصادفات المتتالية التي حدثت قبل عام من شروعي في رسم سلسلة لوحاتي في ذلك العام.

ففي مطلع عام ٢٠٠٨ كنت قد انتهيت أخيراً من قراءة «كتاب المناظر» للعالم الموسوعي الحسن بن الهيثم الذي عاش في القرن الحادي عشر والذي ساهمت اكتشافاته العلمية بتنوير عصر النهضة في أوروبا. وكان هذا الكتاب الحافز الأساسي والأهم بالنسبة لي، حيث شجعني على التفكير بتكريس مجموعة من أعمالي التشكيلية كتحية للإرث الذي خلفه هذا العلامة العربي بعد أن تبدد صيته وأصبح طي النسيان في بلاد الغرب التي أقمت فيها طوال ما يزيد على أربعين عاما من حياتي.

وفي تلك الفترة كنت أعيش في بلدة مانتون الصغيرة على ساحل

arts were based since Byzantine iconography and the very grid that perpetuated the patterns of geometric abstraction in Islamic art—has been the same framework I employed in creating my word-images. In my geometric paintings, all I did had been to extract the square unit itself from its nuclear network and turn it into the principle subject of my exploration. Thus, the square had been expanded, dissected, rotated and multiplied as it had begun to define the outer dimensions of different painting series. In the process, the square's fragmentations and reconfigurations generated a whole constellation of geometric forms that composed the skeleton of my abstract paintings.

As for the undercurrents that actually prompted me to return to word-images after all these years, they happened to be several coincidences that converged the year before I embarked on my painting series.

By the summer of that year, however, the nascent idea took wing when I happened to meet with Dr. Lamees Hamdan in Cannes.

Early on in 2008, I have finished reading Kitab al Manazir (Book of Optics) by the eleventh-century polymath Al Hasan Ibn Al Haytham better known in the West as Alhazen. That certainly was the most powerful incentive that triggered the urge to begin thinking of dedicating a series of works to Ibn Al Haytham's legacy, which had been frittered away and long forgotten in the West where I have been living for over four decades.

At the time, I was living in Menton, a little town on the Mediterranean Coast in the South of France and my geometric abstractions had been reflecting elements of my visual environment involving colour transparencies, light and its refractions in water. This was a subject that Ibn Al Haytham had thoroughly discussed in his treatise using an inventive employment of geometry to reach his conclusions on visual perception.



ע וֹטֹוְעוֹ וֹט. אין אוּ עוֹ וֹטַוְעוֹ וֹט. There is no 'I' but 'I', 1983

Thus, I thought that only through the geometry of the language he spoke and in which he wrote and that continues to live on long after he was gone, could I best pay tribute to the legacy this man from Baghdad bequeathed to humanity.

But how could I return to word-images? Where to begin? What words could sum up Ibn Al Haytham's seven volumes? And how could the geometry of Arabic words reflect the transparencies he analysed with mathematical precision? All such questions continued to simmer in my mind. By the summer of that year, however, the nascent idea took wing when I happened to meet with Dr. Lamees Hamdan in Cannes. That was a full year before she was elected to act as the Commissioner of the UAE National Pavilion at the 53rd Biennale of Venice. I was struck by her memory of my word-images from over two decades

الحوزة مقدمة من ميماجاليري Photograph courtesy of Meem Gallei

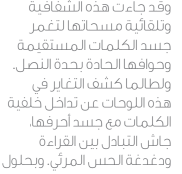
• • • 34

الأكاديمي لمحال تخصصه. وريما كان هذا ميث سروره عندما أخبرني في زيارته الأخيرة لي هنا في برلين أن كتابه ترجم أخيراً إلى اللغة العربية، ومن المقرر أن يصدر في بيروت.

وهنا أتساءل: حالما تتم ترحمة الكتاب ونشره باللغة العربية، هل سيحظى هذا العمل الرصين بمكانه المناسب في كتابة تاريخ الفن العربي؟ وما نوع المساءلات النقدية التي ستثار لديّنا على صعيد إعادة قراءة تاريخ الفن الغربي؟ وما مدى تأثيره على المشهد الفني البوم في الأسئلة التي قد عنض من فيض الأسئلة التي قد تتبادر إلىّ أذهان الكثير تن منا ممن بعتقدون بأن هناك كالملاً من مصادر الإلهام المغفلة في تراثنا الثقافي، وهي العامل الأهم في مقل حساستنا الحمالية المارة. B. .ق

راحع الترحمة كمال يُلاطه

لوحاتي التي صوّرتها باستخدام ألوان الأكر بليك على القماش في ۲۰۰۹ من عدة طبقات لونَّنة شفافة زخرت بتوالي الضربات التلقائية للفرشاّة. وقد حاءت هذه الشفافية وتلقائية مسحاتها لتغمر حسد الكلمات المستقيمة وحوافها الحادة بحدة النصل. ولطالما كشف التغاير في هذه اللوحات عن تداخل خلفية



في البدء كان الكلمة، ١٩٨٣ In the Beginning was The Word,

نين تحية إلى الحسّن بن المدة الأعمال بعنوان "تحية إلى الحسّن بن الهيثم" في صالة "آرت سبيس" في دبي.

أما الصدفة الاستثنائية التي حدثت آنذاك والتي كان لها الوقع المؤثر في تساؤلاتي الفكرية؛ فقد حدثت في نفس العام الذي بدأت فيه العُمل على محموعة لوحاتي المكر سَة لتكريم ابن العُشم. في ذلك العام، نشر هانس بلتينغ – المؤرخ الألماني للفن، والباحث النظري الرائد في مجال الفن المعاصر كتابه الهام «فلورنسا وبغداد: الفن في عصر النهضة والعلوم عندالعرب، في هذا الكتاب الذي نشر بالألمانية ناقش هذا العلامة دور اكتشافات ابن الهشم العلمية في التأثير على فن التصوير في عصر النهضة، وهي حقيقة بقيت مغيّبة في كتابة تاريخ الفن الأوروبي طيلة القرون الماّضية.

ولسوء الحظ، لم أستطع قراءة كتاب بلتينغ حتى صدور الترجمة الإنحليزية في عام ٢٠١١. وأتساءل اليوم هل كانت لمحموعة لوحاتي التي رسمتهاً تحية لابن الهيثم أن تكون مختلفة لو أني رسمتها بعد قراءة هذا الكتاب المنير؟ فإنى أشعر أن تأثير هذا العمل على كتابة تاريخ الفن الأوروبي من شأنه أن يكون مشابهاً لتأثير كتاب إدوار د سعد «الاستشراق» عدد لنظر بات النقدية والدر اسات الفكرية المتعلقة بما سُمِي ما بعد الكولونيالية. فيلتينغ، مثله مثل إدوار د سعيد، كان قد نال نصيبه من النقد التحرؤه على تحاوز النطاق earlier, and her enthusiasm for reconsidering a return to them was the enkindling spark I needed.

Here, it is important to note that in my return to the subject of word-images, the main change was not simply one of medium and dimension alterations but it was the very rendering of the spatial components of each individual composition of words.

During the early 1980s, the word-images created in a deluxe edition of silkscreen prints were all composed in boldly angular forms and solidly flat colour surfaces on archival paper. In contrast, the painting series realised in acrylic colours on canvas in 2009 were all composed of overlapping layers of transparent colours in which freeflowing brushstrokes were delineated by the razor-sharp edges of the angular words. Foreground and background often seemed to interchange, a factor that fused visibility with legibility. By the year's end, 'Homage to Al Hasan Ibn Al Haytham' was the title of an exhibition that was displayed at Artspace Gallery in Dubai.

The singular coincidence in this regard that blew me away was the fact that the same year I earnestly started work on my painting series dedicated to Ibn Al Haytham, in Munich Hans Belting published his groundbreaking book Florence and Baghdad: Renaissance Art and Arab Science. In this book, the German art historian, who is also a leading theorist of contemporary art, discusses the role Ibn Al Haytham's scientific findings played in the evolvement of Renaissance painting, a fact that over the centuries had remained buried in writing the history of European art.

Unfortunately, I was able to read Belting's book only after its English edition appeared in 2011. Today I wonder whether or not my painting series in homage to Ibn Al Haytham would have been different, were I to have embarked on its realisation after reading Belting's book. I feel that in time, the impact of this work on the writing of the history of European art could prove to be equivalent to that of Edward Said's Orientalism on the field of critical theory and post-colonial studies.

Like Edward Said, Belting has had his share of critics for daring to step outside the academic perimeters of his field of specialisation. That is perhaps why, when he last visited me here in Berlin, he was very excited to announce that his publisher informed him that his book is finally being translated into Arabic and that it is scheduled to appear in Beirut.

Once in Arabic, would this magisterial work have its rightful place in the writing of the history of Arab art? What kind of critical inquiries would it provoke in re-reading the history of Western art? How would it impact today's art scene in the Arab world? These are some of the questions that may be raised by all those of us who believe that there is a whole world of untapped sources of inspiration in our cultural heritage that are most pertinent to the sharpening of our contemporary aesthetic sensibilities. B.

Artists & Artworks الفنانين والأعمال الفنية



### بوسف أحمد

### Yousef Ahmed

قطر، ۱۹۵۵

يعتبر يوسف أحمد واحداً من روّاد الحركة الفنية المعاصرة في قطر. وبيدع الفنان تشكيلات تحريدية تغطيها زخارف الخط العربي، مستمداً الهامه من الصحراء القطرية المنسطة التي تشكل خلفية طبيعة البلاد.

ولا تزال أيام الطفولة ماثلة يقوة في ذاكرة يوسف أحمد، عندما كان يرسم على الجدران الخارجية ببقاياً فحم الموقد، الأمر الذي حعله يكرس أعماله لإبراز جماليات البيئة الطبيعية المحلية منّ خلال اختيار الألوان والتراكيب والمواد، والتي يصنعها ينفسه غالاً.

ولد يونيني أحمد في قطر، وتدرب في «حامعة حلوان» بالقاهرة، ثم عاد إلى قطر في عام ١٩٧٦ ليتوليّ منصب مدير «إدارة الثقافة والفنون» التائعة لوزارة الاعلام القطرية. وفي ١٩٨٢ ميافر أحمد إلى كالبغور نيا لدر اسة ماحييتير الربييم في «كلية مبلز»، وشهدت تلك الفترة تحوله نحو العمل الفني على نطّاق واسع. وإثر عودته إلى قطل باشر تدريس مادة «الذائقة الَّفنية» في «جامعة قطر» واستمر في ذلك لأكثر من ٢٠ عاماً.

وبحكم كونه أحد الأصدقاء المقريين من الشيخ حسن بن محمد بن على آل ثاني، ساهم أحمد في تأسس محموعة من المقتنيات الفنية تُطور تُ لاحقاً إلى متحف تُعر ف اليوم باسم «المتحف أليريي للفن الحديث»، وهو يعمل الآن مستشاراً فنياً لدى هذه المؤسسة المرموقة. وفي الوقت الحاضر، يقتني العديد من المتاحف العالمية أعمالاً فنية أنحّز ها أحمد بمواد متعددة، بما في ذلك المتحف البريطاني ومتحف المتروبوليتان للفنون في نيويورك. يعيش يوسف آحمد ويعمل في قطر. b.1955, Qatar

Yousef Ahmed is a pioneer of Qatar's modern art movement. Inspired by the flat desert of Qatar's landscape, Ahmed creates textured abstractions overlaid with Arabic calligraphy.

As a child, Ahmed recalls drawing on the outside walls with coal leftover from the stove and he has since dedicated his practice to forging a local aesthetic. The artist thus draws from the natural environment through his choice of colour, texture, and materials, which he often makes himself.

Born in Qatar, Ahmed trained at Helwan University in Cairo, returning to Qatar in 1976, when he was appointed manager of the Culture and Arts Department within the Ministry of Information. In 1982, he traveled to California to pursue a master's degree in painting at Mills College, during which time he transitioned to working on a large scale. When he returned to Qatar, he taught art appreciation at Qatar University, a position he held for over 20 years.

A close friend of Sheikh Hassan bin Mohamed bin Ali Al Thani, Ahmed played a role in building the collection which would eventually become Mathaf: Arab Museum of Modern Art, an institution for which he continues to serve as an art consultant. Ahmed's mixed media works are held in important collections throughout the world, including the British Museum and the Metropolitan Museum of Art in New York. Yousef Ahmed lives and works in Qatar.





مواد مختلفة على قماش  $\Lambda \times |\Lambda|$  سے Γ...Λ

Read

Mixed media on canvas 180 x 180 cm 2008

### كمال بُلاَطه

### Kamal Boullata



b.1942, Palestine

أبدع الفنان الفلسطيني كمال بُلاّطه المولود في القدس محموعة واسعة من الأعمال التي تتناول الهوية الفلسطينية

ومعاناةالمنفى،مستمداً الإلهام من استكشافاته الفنيّة.

وفي بداية مسيرته، تمكن يُلاّطه من ابتكار لغة تصويرية متميّز ةفاضت بالمغردات العربية والحروف المكتوبة بالخط الكوفي السميك ضمن تصاميم هندسية مفعمة بالألوان. وتحظى الأشكال الهندسية المتداخلة وفنون الخط بمكانة خاصة لبُلاً طه، فهي تحسد ذكريات ماضيه حوار قية الصخرة عندما كان فتي صغيرافي مدينة القدس، كما تستحضر أيام تدريبه في بداية مشواره تحت إشراف الرسام المندع خليل حلبي.

وغالباً ما يستخدم بُلاّ طه في الطباعة بالشاشة الحريرية، اذ تتماهى لغته الشكليّة مع تقاصيل التطريز في التراث الفلسطيني عدر. وفق معرب التاريخ المراق وفق أيصلوما قي بخار منهافها إلى المراقبة والمراقبة المراقبة المر عام ١٩٦٧ بات الشكل المربع جزءاً محورياً من أعمال وتراكيب نُلاَطه، حيث قام بفصل هذا الشكل عبر إضافة خطوط ورشقات رقيقة من الألوان المتباينة متمكناً بذلك من تحويل الورقة الى سطح يعكس طيفاً من الألوان والضوء.

تَخرّج كمال نُلا ً طه من أكاديمية الفنون الحميلة يروما وتابع در اساته الفنية في كلية متحف الكور كور إن للفن بواشنطن. وفي ١٩٩٣ نال ز مالة فوليرانت للدراسات العليا لمواصلة أبحاثه في الغنّ الإسلامي ى المكاري: در أسملت مؤلفاته بالعربية كتاب «الستحضّار): در أسة كتاب «المكاري: در أسة كتاب «المكاري: در أسة في الفن التشكيلي الفلسطيني المعاصر »: وفي الإنكليزية كتاب «الفن الفلسطيني من ١٨٥٠ حتى الحاضر». بعد إقامته المطولة بين الولايات المتحدة وفرنسا انتقل إلى برلين إثر انتخابه كزميل مقيم في .۲۰۱۳ –۲۰۱۲ ولحا كانهلاكا تاسا رعا قييسهُ Born in Jerusalem, Kamal Boullata has created a body of work in which the Palestinian identity and the conditions of exile form the basis of his artistic explorations.

Early in his career, Boullata developed a distinct pictorial idiom that embedded Arabic words and letters in angular Kufic script into colourful geometric designs. Particularly meaningful to the artist, calligraphy and geometric patterning evokes his time at the Dome of the Rock as a child living in Jerusalem as well as his early training under the iconic painter Khalil Halabi.

Often working in the medium of silkscreen, Boullata's formal language also conjures up the patterning of traditional Palestinian embroidery and the geometric abstraction of western modernism. After 1967, the square became integral to Boullata's compositions. Dissecting the square through lines and thin layers of oppositional colours, Boullata transforms the surface of the paper into a prism refracting colour and light.

Boullata graduated from the Academy of Rome and the Corcoran Art Museum School in Washington, DC. In 1993, he received a Fulbright Senior Scholar Fellowship to conduct research in Islamic art in Morocco. His publications include Palestinian Art: From 1850 to the Present and Belonging and Globalisation: Critical Essays in Contemporary art and Culture. After his extended residency between the USA and France he moved to Berlin where he was elected in 2012-13. as fellow of the Institute of Advanced Study.





الألف والباء طباعة على الحرير

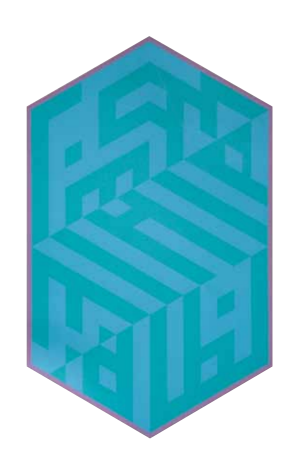
سس ۱۵× ۱۵

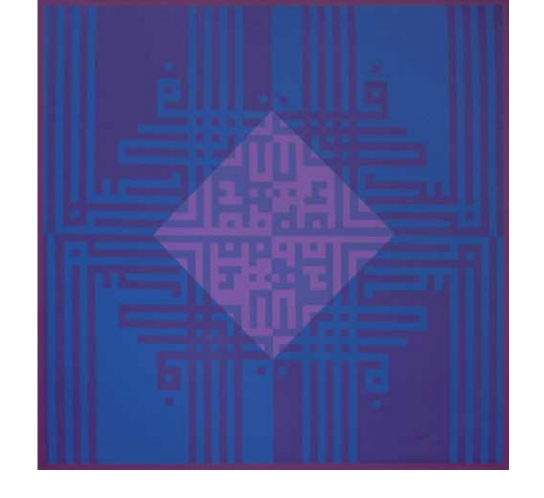
The Alif and the Ya

Silkscreen 52 x 52 cm









#### لام ألف

طباعة على الحرير ۱۵ × ۵۱ سم ۱۹۸۳

#### Lam Alif Silkscreen

51 x 51 cm 1983

#### لا أنا إلا أنا

طباعة على الحرير ٢ × -٤ سم ١٩٨٣

#### There is no 'I' but 'I'

Silkscreen 60 x 40 cm 1983

#### الظاهر الباطن

طباعة على الحرير 8.0 × - ٤ سم 19٨٣

#### The Manifest, The Hidden

Silkscreen 65.5 x 40 cm 1983

#### في البدء كان الكلمة

. .. طباعة عدال للحرير ۱۹۸۳ مسم

#### In the Beginning was The Word

Silkscreen 58 x 58 cm 1983

### علي عمر الرميص

لىنيا، ە١٩٤

### Ali Omar Ermes

L 10.45 L

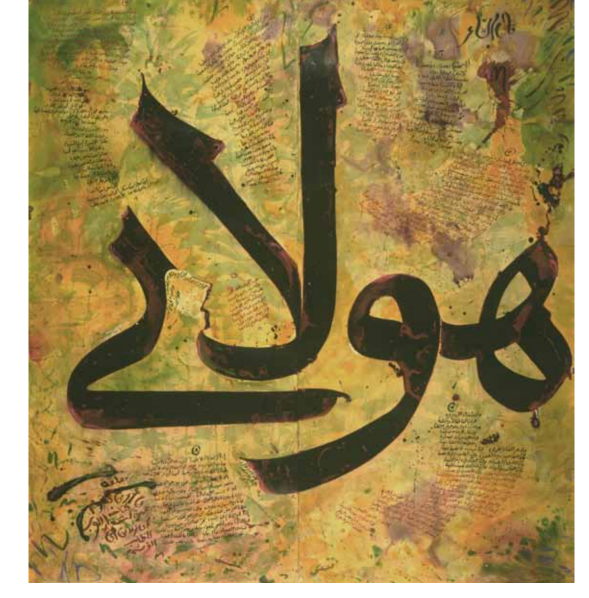
b.1945, Libya



الفكر الإسلامي على مواكبة معطيات العصر الحالى.

ولد الرميص في ليبيا، وسافر إلى انجلترا لإكمال تعليمه، حيث نال شهادة الدبلوم من «مدرسة بلايموث للعمارة والتصميم» في عام ١٩٧٠، ليلتحق بعدها بكلية «سانت مارتينز المركزية للفنون والتصميم») في العاصمة البريطانية. وهو ناشط في عدد كبير من المؤسسات الثقافية المكرّسة لتعزيز الحوار بين الأديان، ويشغل منصب رئيس «مركز التراث الثقافي الإسلامي» في لندن. وله منشورات عديدة باللغتين العربية والإنجليزية حول مجموعة متنوعة من القضايا الاجتماعية والثقافية. وقد شارك في أكثر من ٦٠ معرضاً حول العالم، فأعماله يتم اقتنائها ضمن مجموعات فنية خاصة وفي متاحف معروفة، بما فيها «المتحف البريطاني للغنون»، و»متحف سميشسونيون» في واشنطن العاصمة، و»متحف الأرميتاج» في سانت بطرسبرغ. ويعمل الرميص حالياً ويعيش مع Ali Omar Ermes is a prolific artist, writer, and community activist. Since 1968, he has created 'literary artworks', paintings based on Arabic literature and letters. Often in his compositions, such as the piece included here, Ermes focuses on the single letter lam. With stunning colour and deft technique, Ermes infuses the letter with vibrant character and an unfolding visual narrative. Throughout this signature body of work, the words and text are always legible. Bridging the aesthetics of the visual form with linguistic meaning, Ermes shares the power of Islamic thought for the contemporary moment with his international audiences.

Born in Libya, Ermes traveled to England for his education, receiving a diploma from the Plymouth School of Architecture and Design in 1970 and later attending the Central Saint Martins College of Arts and Design (formerly known as the Central School of Art and Design) in London. He is active in numerous cultural institutions dedicated to interfaith dialogue and is the chairman of the Muslim Cultural Heritage Center in London. Ermes also publishes widely in Arabic and English on a variety of social and cultural issues. He has participated in over sixty exhibitions worldwide and his work is held by private collections and prominent museums, including the British Museum of Art, the Smithsonian Institution in Washington, DC, and the State Hermitage Museum in St. Petersburg. Ali Omar Ermes lives and works in London.





(هوه) لزوميات اللام أكريليك وحبر على ورق ١٤٥× ١٥٠ سم ٢..٦

(above)
Imperatives of the Letter Lam
Acrylic & ink on paper
154 x 150 cm
2009

(السير) قحاساا قصحقا

العصيدة السابعة مواد مختلفة على ورق مثبتة على قماش ۱۹۹۳

(le

The Seventh Ode
Mixed media on paper
mounted to canvas
257 x 237 cm
1993

Portrait photograph courtesy of Meem Go الصورة الشخصية مقدمة من ميما جالايري

### ביב Diana Al Hadid

سوریا، ۱۹۸۱

b.1981, Syria

تعمل الفنانة السورية ديانا الحديد – المولودة في حلب – في مجال النحت والرسم والأعمال التركيبية؛ وتشتهر بالدرجة الأولى بأعمالها النحتية التي تنطوي على تباينات بصرية تتجلى في أشكال هندسية معمارية متقنة تبدو للناظر وكأنها مجرد أطلال. وتستخدم الفنانة الحديد مواد مختلفة، مثل الألياف الزجاجية الصناعية، والبوليمر، والحص، والصلب، وأسلاك الشبك المعدني الرخيص الخاص بأقفاص الحجاج، والورق المقوى، ورغوة البولي يوريثين، حيث يغلب الطابئ التجريبي على أعمالها التي تجسد جهود الفنانة المكثفة ومواضيغ عنية المضمون. وتتناول الفنانة العديد من المواضيغ والمفاهيم، عنية المضمون. وتتناول الفنانة العديد من المواضيغ والمفاهيم، مثل القصص المقدسة والأسطورية، وأسس العمارة القوطية، والزخرفة الإسلامية، وآخر إنجازات الفيزياء وعلم الفلك، وذلك في رغبة منها لإبراز أهمية فن العمارة كرمز للحضارة والتطور في رغبة منها لإبراز أهمية فن العمارة كرمز للحضارة والتطور في داتها لحظة التحول بين العوالم المادية والزمنية، بحيث تشغل فسحة بين عالمي العلم والخيال.

وثمة قاسم مشترك بين لوحاتها ذات الطبقات المتعددة متناهية الحقة من جهة، وأعمالها الغنية المصنوعة من وسائط متعددة على الورق من الجهة الثانية، حيث تحاول الغنانة في كلتا الحالتين سبر أغوار التباينات الشكلية والمادية والزمنية في آنٍ معاً. وفي كثير من الأحيان، تلجأ الغنانة الحديد إلى المزج بين عدة حالات مستوحاة من الأساطير والأحداث التاريخية الحقيقية، كما تبدع تركيبات عضوية ونحتية وهندسية في الوقت ذاته، مما يضفي على أعمالها تأثيراً بصرياً غريباً لافتاً للنظر ومتكاملاً من الناحية الجمالية.

وقد تم عرض أعمال ديانا الحديد – التي نشأت في الولايات المتحدة الأمريكية – في العديد من المعارض والمتاحف بالولايات المتحدة، واليونان، وألمانيا، وإسبانيا، والمملكة المتحدة، وتركيا، وفرنسا، ودولة الإمارات العربية المتحدة. وتقيم الفنانة ديانا الحديد وتمارس أعمالها في نيويورك. Born in Aleppo, artist Diana Al Hadid works in sculpture, installation, and drawing. She is most renowned for a paradoxical practice that erects elaborate architectural sculptures in a state of near ruin. Working in a range of materials from industrial fiberglass, polymer, steel, and plaster, to inexpensive chicken wire, cardboard and polyurethane foam, Al Hadid embraces an experimental approach to form that is both labour intensive and thematically rich. She draws on various motifs, including biblical and mythological narratives, Gothic architecture, Islamic ornamentation, and advances in physics and astronomy, to conjure up architecture's potency as a symbol of civilization, technological development, and power.

Seemingly caught in a moment of transition between physical and temporal realms, Al Hadid's creations themselves appear to inhabit a space between the scientific and mythical worlds. Her meticulously layered drawings and mixed media works on paper share a similar exploration in formal, material, and temporal oppositions. Frequently interweaving references from both legends and real historical events, Al Hadid creates compositions that are simultaneously organic, sculptural, and architectural - the visual effect of which is strikingly eerie and aesthetically enveloping.

Raised and currently residing in the United States, Al Hadid has exhibited in several museums and exhibition venues throughout the United States, Greece, Germany, Spain, United Kingdom, Turkey, France and the United Arab Emirates. Diana Al Hadid lives and works in New York.





#### بدون عنوان

فَحَم، والَّــوان مـائـيـة، وأقــلام كونتيه، وباستيل على رق ٨.١٣٧. × ٥.٣٠ سم ١١.٦

#### Untitled

Charcoal, watercolour, conte and pastel on vellum 137.8 x 103.5 cm 2011







#### انصهار ذاتي

بـولـيـمـيـر، وجــص، وفـــولاذ، وبـولـيـسـتـريـن، وورق مـقـوى، وشمع، وطلاء ۱۹۰۵×۳٬۱۵۷×۱۲۰۱ سم

#### Self Melt

Polymer, gypsum, steel, polystyrene, cardboard, wax and paint 190.5 x 147.3 x 142.2 cm 2008

• ● ● 50 51 **● ● ●** 

### Lulwah Al Hamoud

المملكة العربية السعودية، ١٩٦٧

b.1967, Saudi Arabia

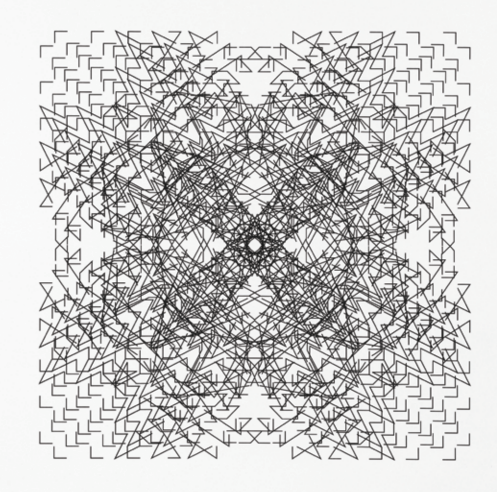
تعتبر الغنانة لولوة الحمُود من رواد حركة الغن السعودي المعاصر، حيث تشتهر بأسلوبها الغني المعقد الذي يعتمد على جمالية الحروف العربية لصياغة لوحاتٍ فنية تجريدية محبوكة التفاصيل.

وتبرز اللوحات الثلاث المشاركة في هذا المعرض، والمرسومة بالحبر على ورق، أسلوب الحمّود المميز ولمساتها الفنية الخاصة. وتتميز كل واحدة من هذه اللوحات بفيض من الخطوط السوداء المتشابكة مع بعضها بعضاً والتي تتفاوتُ كثافتها عبر المساحات البيضاء من الورق. وتجسّد لوحات الحمّود التزاوج الرائع للتناقضات الصارخة؛ حيث تجمع بين الأسود والأبيض، وكثافة اللون ورشاقته ، والأسلوبين التجريدي والتصويري. وقد جاء أسلوب الحمُود الفني التجريدي في رسم الخطوط نتاج صيرورة فكرية مطولة تعرفت من خلالها على الرموز الحسابية لحروف الأبجدية العربية لتوظفها فيما بعد في تحويل هذه الأحرف إلى مكونات أساسية لرسم تصاميم هندسية شديدة التناسق بحيث تتناغم فيها الروحانيات مع الرياضيات بأسلوب يعكس التوازن المتناهي بين عوالم المنطق واللغة والتصوف.

ويشار إلى أن الحمّود من مواليد مدينة الرياض السعودية، حيث درست علم الاجتماع في «جامعة الملك سعود»، ثم حازت بعد ذلك على درجة الماجستير من «كلية سنترال سانت مارتن للفنون والتصميم في لندن». وتعلمت فيما بعد فن الخط العربي على يد الخطاط الباكستاني رشيد بت، كما استوحت معظم لوحاتها من إبداعات الخطّاط المصري الشهير أحمد مصطفى. وتعيش لولوة الحمود وتعمل في المملكة المتحدة. A pioneer in Saudi Arabia's contemporary art movement, Lulwah Al Hamoud is celebrated for an intricate process that uses Arabic letters to form absorbingly complex abstract works on paper.

The three pieces included in this exhibition showcase Al Hamoud's signature practice. In each work, a pattern of black ink lines forms a web that vibrates with varying intensity across the whiteness of the paper. A series of contrasts illuminate the works: black and white; density and lightness; abstraction and representation. Behind these rhythmic abstractions is an intellectual process by which Al Hamoud learned the mathematical codes behind the Arabic alphabet and then employed those codes to break down the letters into the building blocks for geometrical designs. The processes that comprise the intricate symmetry of these forms align the spiritual with the mathematical, highlighting a delicate balance between realms of logic, language, and mysticism.

Born in Riyadh, Al Hamoud studied sociology at King Saud University before receiving a master's degree from Central Saint Martins College of Arts and Design (formerly known as the Central School of Art and Design) in London. She trained with distinguished Pakistani calligrapher Rasheed Butt, and her work is inspired by the renowned Egyptian calligrapher Ahmed Moustafa. Lulwah Al Hamoud lives and works in the UK.

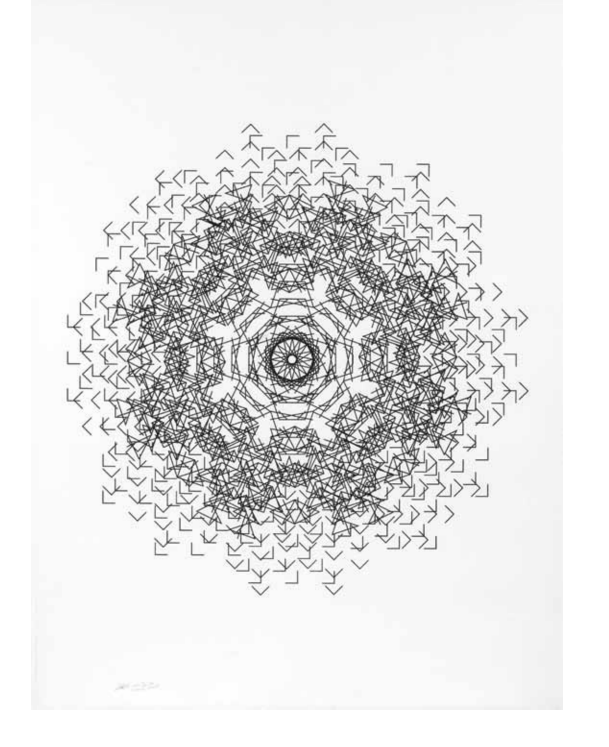


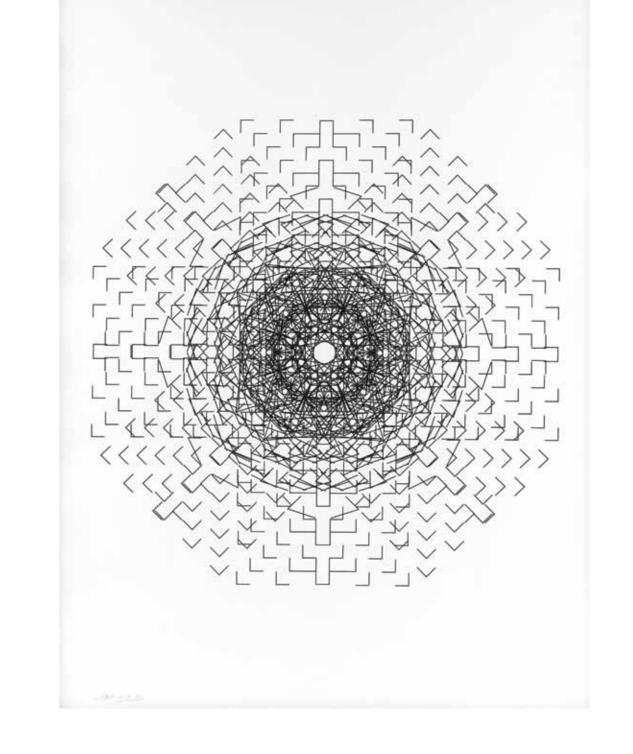
#### بدون عنوان

حبر علی ورق ۱۱× ه.۷۸ سم ۲۰۰۸

#### Untitled

Ink on paper 118 x 87.5 cm 2008





(اقصى اليىسار) بدون عنوان حبر على ورق ۱۱۱×ه.۷۸ سم Γ..Λ

> (far left) Untitled

Ink on paper 118 x 87.5 cm 2008

(يىسار)

بدون عنوان حبر على ورق ۱۱۱×ه.۷۸ سم

Γ...Λ

Untitled Ink on paper 118 x 87.5 cm 2008

### جميل حمودي Jamil Hamoudi

اعراق، ۱۹۲۶– ۲۰۰۳

b.1924-2003, Iraq

يعتبر جميل حمودي من رواد حركة الفن الحداثي في العراق، حيث يشتهر بأسلوبه الذي يعتمد على تشكيل الفن شبه التجريدي وتراكيبه الهندسية المفعمة بالألوان والحركة. ويوظُف حمودي تقنيات التكرار، والخطوط، ورشقات الألوان، لإضفاء العمق والحركة على السطوح ثنائية الأبعاد مع إبراز جماليّة الخط العربي والعناصر الزخرفيّة.

وكان حمودي أحد أهم فناني الحركة "الحروفية" المهمّة التي جسُدت الاهتمام الإقليمي بأشكال الخط والحروف العربية والتي حظيت بشعبية كبيرة في خمسينيات وستينيات القرن الماضي.

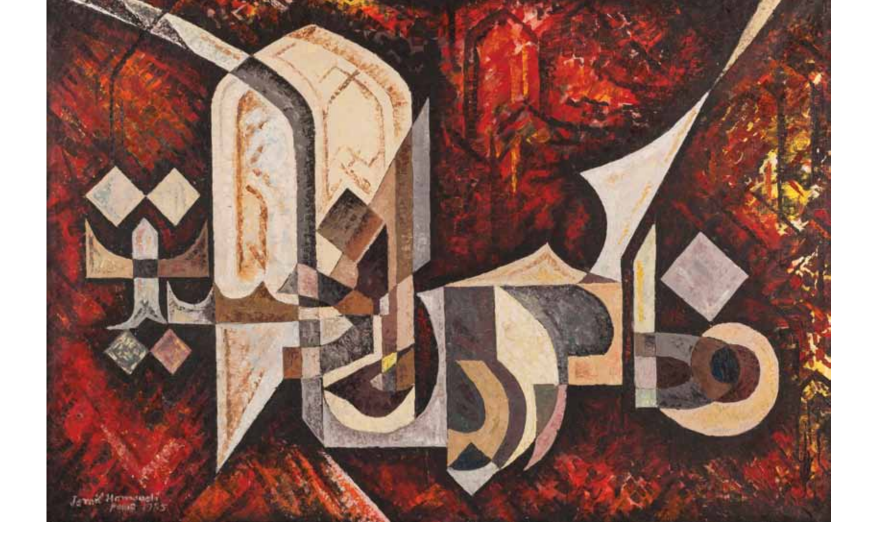
استهل حمودي مسيرته الغنية في بغداد كنحات عصامي يعتمد أسلوباً طبيعيًا. وبدأ حمودي تدريس الرسم وتاريخ الفن عام 198 في إحدى مدارس بغداد، كما حضر دروساً في «معهد الغنون الجميلة في العاصمة العراقيّة». تخرج حمودي عام 1980، وحاز بعد عامين على منحة حكوميّة لمواصلة تدريبه في باريس، حيث درس في «المدرسة الوطنية العليا للغنون الجميلة» بباريس، و «أكاديمية جوليان»، و «مدرسة اللوفر». كما أجرى حمودي بحوثاً تناولت الغن واللغات الآشورية والبابليّة. وغالباً ما تجسّد لوحاته التزاوج الرائع بين الجماليات الأوروبية، لاسيما الصور التجريدية بحس تكعيبي وهندسي، مع تراثه الثقافي مما يتح له ابتكار لغة شكليّة ترتكز على العناصر الروحانية وجماليّة الخط.

ومنذ انطلاق معرضه الفردي الأول عام ١٩٥٠، تم عرض أعمال حمودي في معارض دولية والعديد من المتاحف والمجموعات الخاصة حول العالم. وتجدر الأشارة إلى أن حمودي كان ايضا ناقداً فنياً ويحفل سجله بكتابات فنية عديدة. A leading figure in Iraq's modern art movement, Jamil Hamoudi is recognised for a semi-abstracted art form that creates colourful and dynamic geometric compositions. Through the techniques of repetition, line, and shading, the artist brings depth and movement to the two-dimensional surface and brings into sharp relief the angular forms of Arabic calligraphy and arabesque.

Hamoudi was a member of what is known critically as the *huruffiyah* movement, a critical term for the regional interest in calligraphy and the Arabic letter that was popular throughout the 1950s and 1960s.

Hamoudi began his career in Baghdad as a self-taught sculptor working in a naturalistic style. In 1944, he began teaching drawing and art history at a school in Baghdad while also attending classes at the capital's Institute of Fine Arts. The artist graduated in 1945 and two years later received a government scholarship to continue his training in Paris, where he studied at École Nationale Supérieure des Beaux-Arts, Académie Julian, and École du Louvre. In addition, Hamoudi conducted research on Assyrian-Babylonian art and languages. His work is often considered to merge modern European aesthetics—particularly cubism and geometric abstraction— with his own cultural heritage to create a distinct formal language based on the spirituality of calligraphy.

Since his first solo exhibition in 1950, Hamoudi has exhibited internationally and his works are included in numerous museums and private collections worldwide. In his distinguished career, he was also a critic and published extensively on art.



#### اذكر ربك إذا نسيت

زیت علی قماش مسا۲۹×۸۷ ۱۹۸۵

#### If Ever Forgetful, Mention Allah

Oil on canvas 87 x 129 cm



### علي حسن

### Ali Hassan

قطر، ۱۹۵٦

b.1956, Qatar

يعد علي حسن واحداً من أبرز الغنانين القطريين، حيث تعكس إبداعاته الغنية تجربته الروحية، معتمداً في ذلك أساليب ووسائط متعددة لإنشاء تراكيب شبه مجردة تمتاز باستخدام الألوان الجريئة ومزج الأشكال الحروفية والتصويرية.

ويشتهر الفنان علي حسن بافتتانه بالحرف العربي «نون» منذ أكثر من ٢٠ عاماً، وقد أبدع مادة غنية من تراكيب متعددة، إضافة إلى لوحاته الفنية بالمائي والرصاص والباستيل والسيراميك التي تجسد قوة هذا الحرف وقدرته على اكتشاف مكامن جمال الخط العربي. ويعمد حسن في كل واحدة من لوحاته إلى اللعب على الحرف «نون» في مد وإطالة وتشكيل، بحيث يتخذ الحرف أشكالاً فنية بديعة تعكس فيضاً من الصفات والمعاني المفعمة بالحيوية.

وخلال السنوات الأخيرة، واصل حسن استكشافه للخصائص الشكلية والروحية التي تنطوي عليها الحروف والنصوص العربية بواسطة الفن التركيبي.

انطلق علي حسن في درب الإبداع من دون تعليم رسمي، حيث تدرب بنفسه على الخط العربي. وفي عام ١٩٨٢، نال شهادة البكالوريوس في التاريخ من «جامعة قطر». وتولّى في حينه منصب رئيس مجلس إدارة «المركز الشبابي للإبداع الفني» و»مركز إبداع الفتاة» في الدوحة. وفي عام ٢٠٠٩، أقامت «جامعة فرجينيا كومنولث, قطر» معرضاً فنياً لتكريمه. يعيش الفنان على حسن ويعمل في الدوحة. One of Qatar's most celebrated artists, Ali Hassan considers his artistic practice to be an expression of his spirituality. Hassan works in a range of styles and media to create semi-abstract compositions, characterised by a use of bright bold colours and a combination of calligraphic and figural forms.

Fascinated by the Arabic letter  $n\bar{u}n$  for over twenty years, the artist has produced a rich body of mixed media compositions along with work in watercolour, pencil, pastel, and ceramic that celebrate this singular letter. In each piece, Hassan extends, stretches, and transforms the  $n\bar{u}n$  across the surface so that the form of the letter assumes an array of dynamic, multivalent qualities and meaning.

In the last several years, Hassan has continued his explorations into the formal and spiritual qualities of letters and texts through the medium of installation art.

Trained as a calligrapher, Hassan is a self-taught artist who graduated with a degree in history from Qatar University in 1982. He served as the former chairman of the Youth Creative Art Centre and Girl's Creativity Art Centre, both in Doha. In 2009, Virginia Commonwealth University (VCU) in Qatar honoured him with a retrospective. Ali Hassan lives and works in Doha.





ن جـواش ومـواد مختلفة على قـماش

مثالمة يلد ۱۵۰×۱۵۰ ۲۰۰۰

#### Nūn

59 •••

Gouache & mixed media on canvas 150 x 150 cm 2008

### شاکر حسن آل سعید Shakir Hassan Al Said

العراق، ١٩٢٥–٤٠٠٦

1925-2004, Iraq

يعتبر شاكر حسن آل سعيد – المولود في مدينة السماوة – واحداً من أكثر الفنانين شهرةً وتقديراً في العراق، وقد أنتج العديد من الأعمال الفنية التجريدية المستوحاة من مبادئ التصوف الإسلامي. ورأى الفنان في التعبير الفني شكلاً من أشكال التأمل المقدُس؛ وطور فلسفة فنيةً خاصةً به عرفت باسم «البعد الواحد»، وهي تمثُل الفضاء الواقع بين العالم المرئي والعالم اللامرئي لملكوت الله عز وجل. يسعى آل سعيد من خلال لوحاته وأعماله الفنية المصنوعة من وسائط متعددة إلى تقديم لمحة عن هذا البعد، حيث كان يؤمن بأن التأمل في عظمة الخالق هو ما يؤدي إلى ذوبان الذات الفردية وتوحدها مع الذات الأبدية.

حصل آل سعيد على شهادة جامعية في علم الاجتماع من «المعهد العالي للمعلمين» ببغداد، وأخرى في الرسم من «معهد الغنون الجميلة». كما درس لاحقاً في «أكاديمية جوليان»، و «المدرسة الوطنية العليا للغنون الزخرفية»، و «كلية الغنون الجميلة» في باريس. واشترك مع معلمه الغنان العراقي الشهير جواد سليم في تأسيس «جماعة بغداد للغن الحديث» في عام ١٩٥١ وهي مجموعة تعاونية كان الهدف من انشائها ابتكار اسلوب عراقي متميز يتسم بالحداثة والتقليدية في آن معا. وإلى جانب المذهب الصوفي، كان الغن الذي قدمه آل سعيد متجذّراً في الفكر الغربي الحديث بما في ذلك النظريات البنيوية، والسيميائية، والتفكيكية، والظاهراتية والوجودية.

ويلعب آل سعيد في أسلوبه الفني غالباً على وتيرة الإحساس بالوقت من خلال تقديم صور تبدو قديمة في ظاهرها، الا أنها تنطوي في مضمونها على العديد من العناصر الفنية العصرية مثل أسلوب «الجرافيتي» ورشقات الطلاء. One of Iraq's most revered artists and theorists, Shakir Hassan Al Said produced abstract artwork inspired by the principles of Islamic Sufism. The Samawah-born artist regarded artistic expression as an act of sacred contemplation, and he developed an art philosophy known as *al bua'd al wahid*, or one dimension, representing the area between the visible world and the invisible realm of God. Al Said's paintings and mixed-media works often sought to give a glimpse into this dimension. He believed contemplating the glory of God caused the personal self to disintegrate into the eternal one.

Al Said pursued a degree in social sciences at the Higher Institute of Teachers in Baghdad and in painting from the Institute of Fine Arts, later studying at Académie Julian, the École Nationale Supérieure des Arts Décoratifs, and the École Nationale Supérieure des Beaux-Arts in Paris. At the beginning of the 1950s, together with Iraqi artist Jewad Selim, Al Said founded Jama't Baghdad lil-Fann al Hadith (Baghdad Group of Modern Art), an artists' collective seeking to create a distinct Iraqi style that was simultaneously modern and traditional. Al Said's own practice was also informed by Western modern thought and theories of structuralism, semiotics, deconstructionism, phenomenology, and existentialism.

Spanning nearly three decades, the works included here document Al Said's philosophical interest in the notion of time, as he layers colour, symbols, and lettering so that the canvas appears ancient while containing elements— such as graffiti and splashes of paint—that bring it into the modern context.

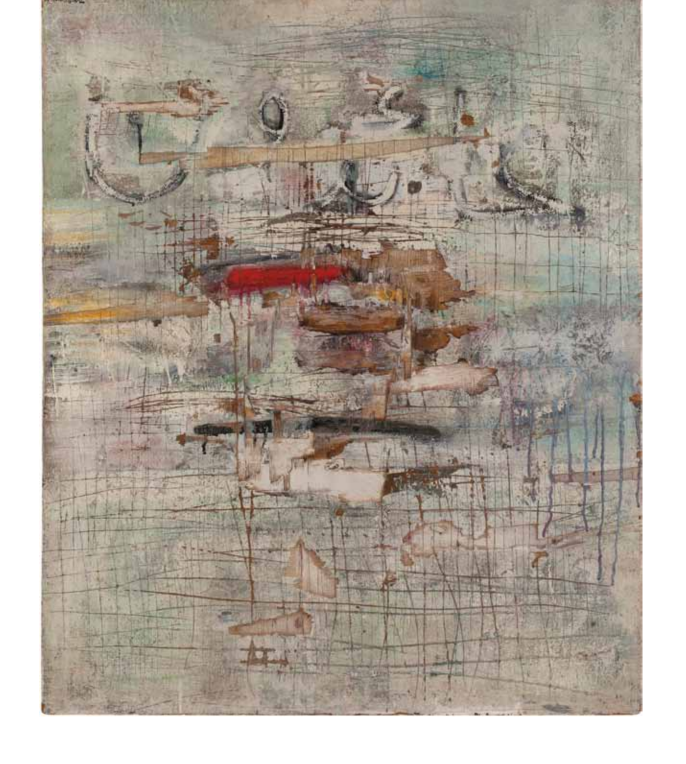


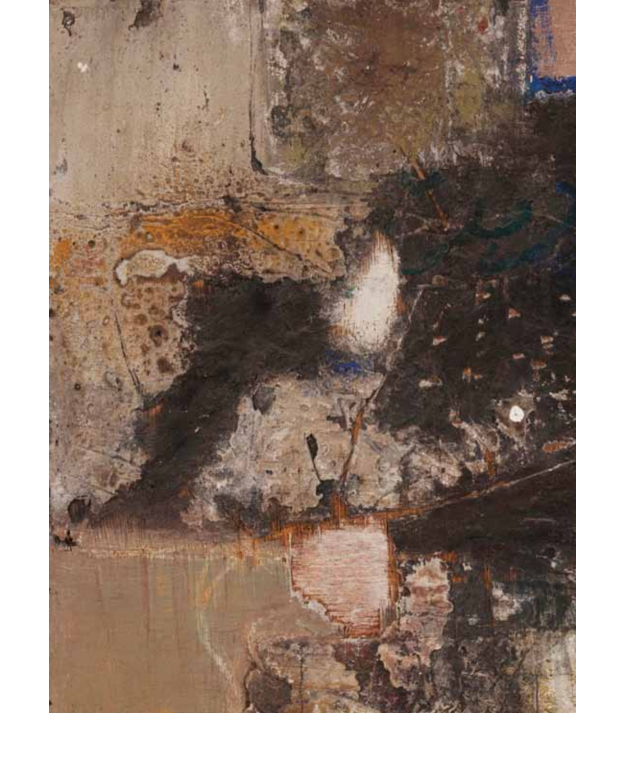
#### بدون عنوان

زیــت وجــص عـلی ورق مقوی ه.۲۲ × ه.۲۵ سم ۱۹۲۳

#### Untitled

Oil and plaster on board 66.5 x 56.5 cm 1963





(اقصی الیسیار) الجلاء، عائدون مواد مختلفة علی ورق مقوی ۱۲۱× ۱۰۱۵ سم ۱۹۸۳

(far left)
Evacuation, We Will
Return
Mixed media on board

Mixed media on board 122 x 101.5 cm 1983

> (اليسيار) جدار رقم ا زيت على لوح خشبي ٢٤ × ٤٥ سم ١٩٩١

(left)
Wall #1
Oil on wood panel
64 x 45 cm
1991

### رشید قریشی Rachid Koraïchi

الجزائر، ۱۹٤۷

b. 1947, Algeria

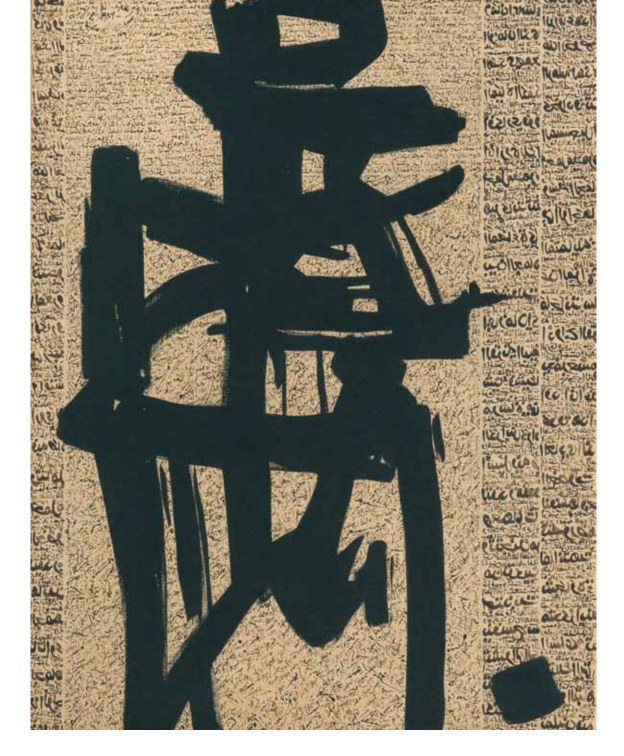
ينحدر الفنان رشيد قريشي من عائلة عريقة من أتباع المذهب الصوفي. ويعتبر قريشي فنه – الذي يُجمع بيُن تخصصات متعددة – امتداداً لفريضة الصلاة وتبجيل الذات الإلهية. ومن خلال الجمع بين أدوات اللغة والنصوص المقدسة والآيات والطقوس الروحية الصوفية، صاغ هذا النحات والرسام والخزّاف مجموعةً من المفردات البصرية المميزة المعبرة عن المدرسة الرمزية الايديوجرافيكية، والأشكال التأملية التي تخاطب في أسلوبها تقاليد متعددة في فن الخط، وتستقي إلهامها من تشكيلة غنية من التأثيرات المستوحاة من رموز الكتابة الصينية، فضلاً عن الأشكُال الفنية المعبرة عن الطوارق وشعوب البرير في الحقبة الجاهلية.

وفي لوحته «بدون وجودك أو وجودي أو هلوسات الحنين »، يجسد قريشي أفكاره من خلال استخدام رمز من رموز فن الخط الصيني الذي يتوسط حقلاً من الكتابة العربية باهتة اللون، كما يحيط به إطار يتألف من عمودين من نقوش الحروف العربية المتناثرة. وتأتي هذه القطعة الغنية، التي تجسد المنحى العام لفن قريشي، معبرةً عن سعيه لاستكشاف الروابط التي تجمع علوم الميتافيزيقيا والروحانية والجمال، حيث يصبح إبداعه الغني بمثابة تجربةٍ فعليةٍ في سياق عملية التغيير.

درس قريشي في «معهد الغنون الجميلة» و«المدرسة العليا للغنون الجميلة» بالجزائر بين عامي ١٩٦٧ و١٩٧٧. وأكمل دراسته بعد ذلك في «المدرسة الوطنية العليا للغنون الزخرفية» و «كلية الدراسات الحضرية» بباريس. وجدير بالذكر أن قريشي يعيش ويعمل متنقلاً بين تونس وفرنسا. As part of a long ancestral line of followers of the Sufi Islamic tradition, Rachid Koraïchi views his multi-disciplinary practice as an extension of prayer and divine reverence. Combining language, scripture, signs, and the spiritual practice of Sufism, this sculptor, painter, and ceramicist has created a signature visual vocabulary of ideographic symbolism and contemplative forms that reference numerous calligraphic traditions and draw on a rich variety of influences from Chinese ideograms to pre-Islamic Berber and Tuareg art forms.

In Sans toi, ni moi ou l'hallucination nostalgique (Without you or me or the nostalgic hallucination), Koraïchi centres his composition on an ideogram in Chinese calligraphy positioned within a faded field of Arabic writing, framed by two vertical bands or scrolls of fragmentary Arabic calligraphy. Reflective of his broader body of work, the piece expresses Koraïchi's exploration of the links between metaphysics, spirituality, and aesthetics, as his art becomes an exercise in the process of transformation.

Koraïchi studied at the Institute of Fine Arts and the Superior National School of the Arts in Algeria between 1967 and 1977. He later completed his studies at the École Nationale Supérieure des Arts Décoratifs and the Institut d'Urbanisme in Paris. Rachid Koraïchi lives and works between Tunisia and France.





(فوق) هذا المكان مشبغ بأقدارنا حبر على لوح صلصال ه.٦٤ × ٤٩.٥ سم ١٩٨٦

(αbove)
This Space is Inlaid with
Our Destinies
Ink on clay on panel
64.5 x 49.5 cm

(اليسار) وجودك أو وجودي أو هلوسات الحنين حبر على لوح صلصال ه.٦٤ × ٤٩.٥٤ سم

(left)
Without You or Me or the
Nostalgic Hallucination
Ink on clay on panel
64.5 x 49.5 cm
1986

### يجامهداوي Nja Mahdaoui

تونس، ۱۹۳۷

b.1937, Tunisia

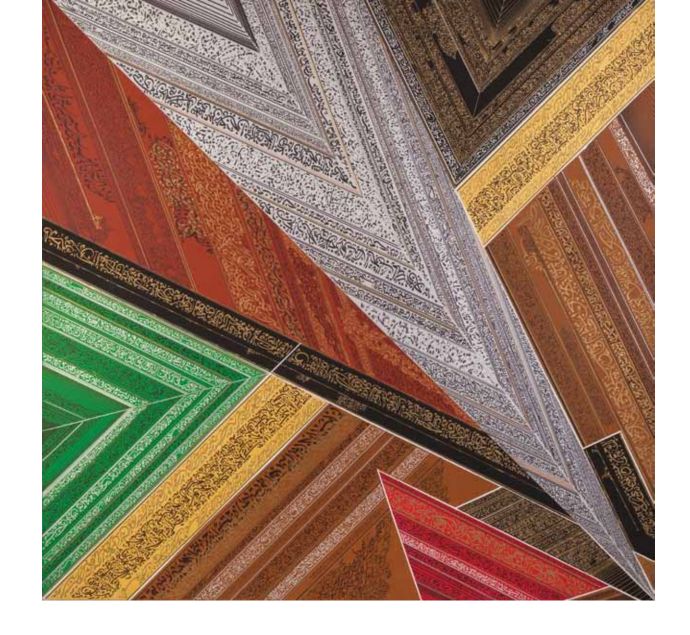
أيطلق النُقاد على الفنان التونسي نجا مهداوي لقب "مصمم الحروف الراقصة" ويصف نفسه بمستكشف الرموز. وقد تجلى أسلوب مهداوي المبتكر في لوحات تفيض حركة ضمن إطار من الحروفية والنصوص المستوحاة من الخرافات، والأساطير المقدّسة، والحكايات، والمخطوطات. ويشتهر مهداوي بلوحاته الحبرية على ورق الرّقّ، لكنه يركز ايضا على استخدام الخشب، والألمنيوم، والنحاس، والبُردي والميلامين.

بعد إتمام دراسته في معهد «الأتيليه الحر» بمدينة قرطاج، حاز مهداوي على شهادة في التصميم الجرافيكي من «أكاديمية سانتا أندريا» في روما، كما نال منحةً دراسيّة من الحكومة التونسية لمواصلة تدريبه في «المدينة الدولية للغنون» بباريس. ويعد مهداوي من رواد الجيل العربي الذي استمد إلهامه من المنطقة رغم دراسته في الخارج. وفي مطلع سبعينيات القرن العشرين، بدأ مهداوي استخدام الكلمة في أعماله متأثراً بالغنان الإيراني الشهير حسين زندرودي.

ويمتلك مهداوي سجلاً غنياً بالأعمال الغنية، بالأضافة الى كونه كاتباً ومصوراً توضيحيا ، فقد ألف ستة كتب، وصمم العديد من المشغولات النسيجية، وأغلفة الكتب، والرسوم التوضيحية للمنشورات. قدّم مهداوي أعمالاً في مؤسسات ثقافية عالمية رائدة، بما فيها «بيت ثقافات العالم» بباريس، كما يتم عرض أعماله المتميّزة اليوم في متحف «كوالالمبور» بماليزيا والمطارات الدولية في جدّة والرياض. يعيش مهداوي ويعمل في تونس. Nja Mahdaoui is known by critics as a "choreographer of letters," and describes himself as an "explorer of signs." Celebrated for his innovative practice, Mahdaoui composes vibrant pieces through the energetic layout of calligraphy and texts that he draws from legendary and sacred myths, tales, and manuscripts. He is most recognised for his ink works on parchment although he also works in wood, aluminum, brass, papyrus, and melamine.

After studying at the Atelier Libre in Carthage, Mahdaoui graduated with a degree in graphic design from Accademia Santa Andréa di Roma. The Tunisian government then awarded him a scholarship to continue his training in Paris at Cité Internationale des Arts. Mahdaoui is a member of the generation in the Arab world who studied abroad, yet sought inspiration in the region. During the early 1970s he began exploring the word in his practice under the influence of prominent Iranian artist Hossein Zenderoudi.

A prolific artist, Mahdaoui is also a writer and illustrator He has produced six books, and designed tapestries, book covers, and publication illustrations. He has performed at international cultural institutions, including La Maison des Cultures du Monde in Paris. His monumental works are on display at Museum Kuala Lumpur in Malaysia and the international airports in Jeddah and Riyadh. Nja Mahdaoui lives and works in Tunisia.



#### میدوم ٤

### Nothing Lasts Forever (Maydoom 4)

Acrylic on linen canvas 150 x 150 cm 2002 - 2007

• • • 66

### جازم مهدی Hazem Mahdy

مصر، ١٩٨٦

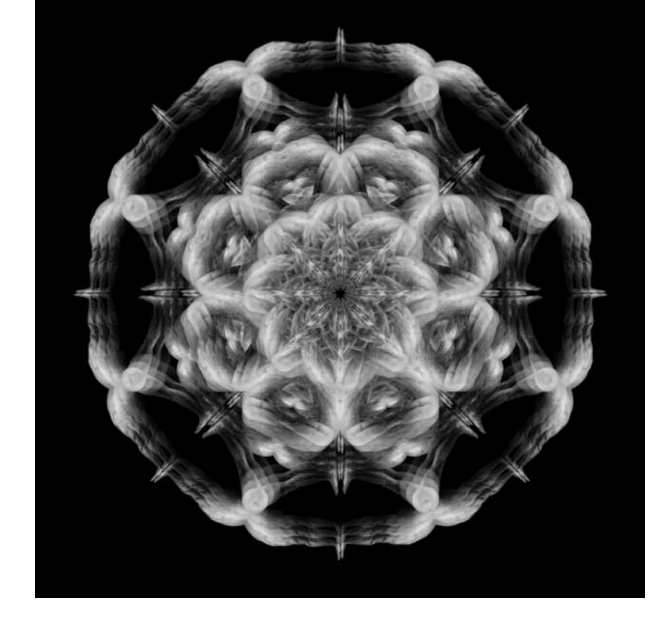
b.1986, Egypt

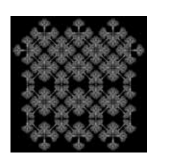
سطع نجم الفنان المصري حازم مهدي من خلال مجموعة أعمال فوتوغرافية متميزة تتناول قضايا الهويّة، والجسد، والترابط، والتآلف الروحي. لقد حرص الفنان الشاب على إعادة ابتكار أسلوب التصوير الفوتوغرافي الذاتي وهو يتسائل عن ماهية العلاقة البدنيّة والمكانية لجسده مع تراثه بحكم مولده في مصر وترعرعه في الشارقة. ويقدّم مهدي صورة بصرية وجماليّة آسرة ومحبوكة بدقة تستحضر للأذهان تعقيدات علاقة الجسد مع المجتمع والتاريخ والتراث.

وخلال سلسلة أعمال سبق له أن عرضها بعنوان "Eins, Alpha"، يسلّط مهدي الضوء على فكرة الوحدانية الروحية التي تمتد جذورها في اعماق الترابط الأنساني، ويحاكي تفاصيل الزخرفة الإسلامية وهو يبدع انماطا معقدة تتسم بالتفرد والتآلف في آن. ويستلهم مهدي افكاره من مصادر شتى منها العقيدة الأسلامية والبوذية والكونية التي شاعت بين اليونانيين القدماء، جنبا الى جنب مع مفاهيم علمية برزت حديثا في فيزياء الكم. حصل مهدي على شهادة جامعية في التصوير الفوتوغرافي من «الجامعة الأمريكية بدبي» في عام ٢٠٠٩، وهو الآن يعيش ويعمل في دبي.

Hazem Mahdy has risen to prominence with an unquestionably beautiful body of photographic work that explores issues of identity, the body, interconnectedness, and spiritual oneness. Reinventing the genre of the photographic self-portrait, the young artist questions his body's physical and spatial relationship to his heritage as an Egyptian born and raised in Sharjah. Mahdy produces intricately composed and aesthetically arresting visual images that conjure up the complexities of the body's relationship to community, history, and heritage.

In his work, previously displayed in a show entitled *One, Wahed, Yi, Eins, Alpha*, Mahdy explores the idea of spiritual oneness grounded in a universal interconnectedness. Reminiscent of Islamic arabesques, he creates intricate patterns made of individual, yet interlinked elements. Mahdy draws inspiration from diverse sources, such as the Islamic faith, Buddhist ideologies, notions of universality explored by the ancient Greeks, as well as scientific concepts, arising from developments in quantum physics. He studied photography at the American University in Dubai, graduating in 2009. Hazem Mahdy lives and works in Dubai.





#### (فوق) بدون عنوان ۹ عمل فوتوغرافي ۱۰۰۰سم

(above)
Untitled 9

۲.۱۲

C-print 100 x 100 cm 2012

(يىسار) <mark>بدون عنوان ٣</mark> عمل فوتوغرافي

۱۰۰۱ × ۱۰۰ ال

(left)
Untitled 3
C-print
100 x 100 cm
2012

69 •••

جميع الصور مقدمة من حازم مهدي وكرايون ١١



## محمد مندی Mohammed Mandi

الإمارات الإمارة، 1908 b.1953, United Arab Emirates

Calligrapher Mohammed Mandi is recognised internationally for an individual style that combines letters and words to form three-dimensional images and figures. Working with different shades and colours, Mandi overlays the lettering in a laborious process that can take years to complete a singular work. By building up the surface in layers, Mandi transforms the two-dimensionality of script into a vibrating, multi-dimensional composition. The result is a breathtaking achievement that forges the textual with the visual, the literal with the symbolic, and the representational with the abstract.

For the artist, calligraphy is the art of the soul. Fascinated by the beauty of calligraphy as a child, Mandi enrolled in the Arabic Calligraphy Improvement School in Cairo, graduating in 1977. He continued his training in Turkey during the 1970s under renowned Turkish calligrapher, Hassan Chalabi. In the 1980s, he returned to the United Arab Emirates, where he has since designed calligraphy for the logos of government ministries, private companies, and commercial establishments. Mandi's distinctive angular designs are found on banknotes throughout the UAE and Bahrain, and on passports in the UAE, Bahrain, Oman, Qatar, and Kuwait. One of his most notable accomplishments is as one of the designers of the interior calligraphy in the Sheikh Zayed Grand Mosque in Abu Dhabi. Mohammed Mandi lives and works in Abu Dhabi.

يشتهر الخطاط محمد مندي عالمياً بأسلوبه الشخصي الغريد الذي يجمع الحروف والكلمات لتشكيل صور ورموز ثلاثية الأبعاد. ثم يكسو نقوشه الكتابية بمختلف الألوان والظلال عبر عملية مضنية يمكن أن تستغرق أعواماً لإتمام العمل الواحد. ومن خلال بناء سطح اللوحة من عدة طبقات، يحول مندي الشكل ثنائي الأبعاد للمخطوطة إلى تركيب متعدد الأبعاد ينبض بالحياة، فينتج عن ذلك عمل فني بارع يأسر الألباب مازجاً الإبداع النصّي مع البصري، والحرفي مع الرمزي، والتمثيلي مع التجريدي. بالنسبة لمحمد مندي، يعد فن الرخط بمثابة فن الروح.

وبغضل تأثره الكبير بجمال الخط العربي منذ نعومة أظفاره، التحق مندي بمدرسة «تحسين الخطوط العربية» بالقاهرة وتخرج منها عام ١٩٧٧. ثم تابع تدريبه في تركيا خلال فترة السبعينيات على يد الخطاط التركي الشهير حسن جلبي. وفي الثمانينيات، عاد مندي إلى الإمارات حيث يواصل تصميم الشعارات للوزارات، والهيئات الحكومية، والشركات الخاصة، والمؤسسات التجارية. ويمكن تمييز تصاميم مندي في زوايا الأوراق النقدية لدولة الإمارات العربية المتحدة ومملكة البحرين، وعلى جوازات سفر الإمارات، والبحرين، وقطر، وعمان، والكويت. ومن أبرز إنجازات مندي مشاركته في التصميم الداخلي للخطوط العربية الزخرفية في «جامع الشيخ زايد الكبير» في مدينة أبوظبي. يعمل محمد مندي ويعيش في مدينة أبوظبي بدولة الإمارات العربية المتحدة.

البسملة

جواش علی ورق ۲۰۰۸ × ۳۰ سیم ۲۰۰۸

In The Name of Allah, The Mercificul, The Beneficient Gouache on paper 68 x 30 cm 2008

Portrait photograph courtesy of Clint McLear الصورة الشخصية مقدمة من كلينت ماكلين





(یسر) الحمد لله جواش علی ورق ۲۰۰۸ ×۳۰ سم

(left)
Praise Be To Allah

Gouache on paper 68 x 30 cm 2008

(اقصی الیسار) البسملة ۲ مواد مختلفة علی ورق ۵۵× ۲۵ سم ۸..۲

(far left)
In The Name of Allah, The
Mercificul ,The Beneficient II
Mixed media on paper
45 x 65 cm
2008

## ودى المساودي Hassan Massoudy

العراق، ١٩٤٤

b. 1944, Iraq

يعد حسن المسعودي من أبرز فناني المنطقة، ويشتهر عالمياً بأسلوبه المميز الذي يعتمد على الكلمات والعبارات المأخوذة من الشعر والحكم والأمثال وأقوال الفلاسفة على مر القرون، حيث يترجم هذه النصوص الغنية بمضمونها التاريخي إلى أعمال معاصرة بروح متجددة. وأكثر ما يشتهر به المسعودي هو أعماله على الورق، إذ يسلّط الضوء على الأحرف والكلمات المفردة من خلال إشباعها بالألوان، ومدها عبر اللوحة لإبراز نقاء الشكل، والحركة، وإضفاء عمق ملموس على سطح اللوحة.

وغالباً ما يعمد المسعودي إلى تضمين لوحاته نصاً مصوّراً على نطاق أصغر ورسم إطار حول الحرف الرئيسي، وشد اهتمام الناظر إلى الأبعاد النحتية والروعة الجمالية لشكل الحرف وطريقة رسمه في اللوحة. كما تتألق الحروف في أعماله متحولةً إلى شكل معماري أخاذ، ورموز راقصة على الورق، حيث يدمج الفنان خبرته في فن الخط والتصوير معاً.

ولد الفنان المسعودي في مدينة النجف العراقية سنة 1988، وانتقل للعيش في بغداد سنة ١٦٥١ ليتعلم هناك فن الخط العربي التقليدي. وغادرها إلى فرنسا عام ١٩٦٩ ليدرس فن الرسم التصويري في «المدرسة الوطنية العليا للفنون الجميلة» بباريس، وتخرُج منها عام ١٩٧٥. وجاب المسعودي خلال الأعوام الثلاثة عشر التالية جميع أنحاء أوروبا، حيث ذاع صيته من خلال عرض حي يجمع بين الموسيقى والشعر وفن الخط على شاشة مسرحية. ويتم اقتناء أعمال الفنان اليوم ضمن مجموعات فنية خاصة وفي متاحف عدة حول العالم، وهو يعيش ويعمل حالياً في العاصمة الغرنسية باريس.

One of the region's most prominent artists, Hassan Massoudy is internationally recognised for a distinctive practice that draws on words and phrases from proverbs, poets, and philosophers throughout the centuries, and translates these historically rich texts into vibrant, modern works.

Best known for his works on paper, Massoudy highlights individual letters and words in saturated colours, stretched across the paper to the effect of accentuating pure form, movement, and a tactile depth of surface. Often incorporating text depicted on a smaller scale and framing the central letter, Massoudy draws our attention to sculptural dimensionality and aesthetic wonderment of both the form of the letter and the process of tracing it onto paper. As letters appear to transform into both overwhelming architectural form and figures dancing on the paper, Massoudy integrates his training in both calligraphy and figural representations.

Born in Najaf, Massoudy moved to Baghdad in 1961, where he learned classical calligraphy as an apprentice. In 1969, the artist left to Paris where he studied figurative drawing at École Nationale Supérieure des Beaux-Arts and graduated in 1975. For the next thirteen years, Massoudy toured Europe with a theatrical performance that combined music, poetry, and live calligraphies projected onto a screen. His works are held in private collections and museums throughout the world. Hassan Massoudy lives and works in Paris.





(فوق) بدون عنوان جواش علی ورق ۷۵ × ۵۵ سم

(Above)
Untitled

Gouache on paper 75 x 55 cm 1996

> (یسار) **بدون عنوان** جواش علی ورق ۸x × ۵ سم ۲۰۰۲

(left)
Untitled
Gouache on paper
84 x 54 cm
2002

## أحمد ماطر

## Ahmed Mater



b.1979, Saudi Arabia

يعتبر د. أحمد ماطر، الذي يجمع بين عمله كفنان ملتزم ومهنته كطبيب ممارس في مستشفى محلي، واحداً من رواد الفن المعاصر في المملكة العربية السعودية.

وستخدم ماطر في إيداءات صور الأشعة السنسة التي تم التخلص منها في المُستشفى، وبرسم يخطوط ذهيبةٌ على أوراق عولحت بالشاى والرمان بأسلوب يشابه ما كان معروفا في نسخ المخطوطات الَّدينية القديمة، وذلك من أحل إضفاء تأثير أكثر إشراقاً والتعبير عن النور الكامن في الأيمان والمعرفة. لقد أبدع ماطر محموعة لا مثيل لها من الأعمال الفنية التي تمزج بين الطب الحديث وعناصر من الدين الإسلامي الحنيف، موظفاً الرسم والخط والتصوير والتركيب وفنون الأداء في محفظته الفنية التي تعكس شغفه بالعلم والفن بأسلوب عربي أصيل ومميز.

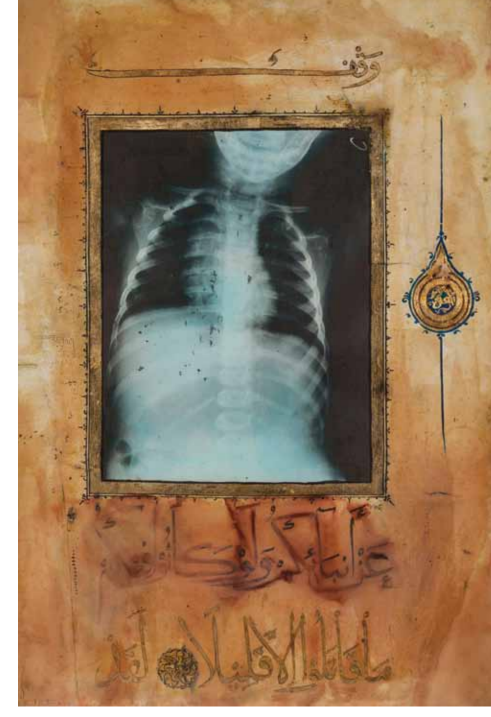
ولد أحمد ماطر في تبوك (قرية رجال ألمع) بالقرب من الحدود السعودية الأردنية، فيما خدم والده في حيش المملكة العربية السعودية وعملت والدته في الزخر فة والخط. ولم يهمل ماطر أَصُد ناك غا ١٩٩٨ ولد سكا قبلك وقاعتاا عدر يتع نهالا مفذيث في قربة المغتاحة التشكيلية ضمن «مركز الملك فهد الثقافي». ا باشر ماطر عرض أعماله الفنية في ٢٠٠٠ ميث شير ماطر عرض أعماله الفنية في متارض فردية وحماعية في تركيا وألمانيا وإيطاليا ومصر والمملكةُ المتحدة ومختلف أنحاء منطّقة الخليج العربي. ويرجع عرضه الغني الأول باستخدام صور الأشعة السينية إلى عام ٢٠٠٣. كما ساهم ماطر في العديد من المبادرات المحلية، ويعتبر أحد الأعضاء المؤسسس لمُنادرة «الدج اوف آراليا» (حافة الصحراء) الفنية المستقلة.

A rising figure in Saudi Arabia's contemporary art world, Ahmed Mater has created a unique practice that merges his dual passions for science and art.

Also a practising medical doctor, Mater collages discarded x-ray images with calligraphy and gold leaf ornamentation onto paper that has been prepared with tea and pomegranate—a technique traditionally used on religious manuscripts. The result is an incomparable mixed media practice that bridges modern medicine together with Islamic faith. As Mater's technique achieves a luminous surface effect, his works symbolise the light of both religion and knowledge.

Mater was born in the rural village of Rijal Alma'a, Tabuk, near the Saudi Arabian border with Jordan, to a father who served in the Saudi Arabian Army and a mother who was a calligrapher. Enrolling in medical school in 1998, Mater pursued art as a member of Al Meftaha Arts Village, part of the King Fahd Cultural Center. In 2000, he began exhibiting his work and has since participated in solo and group shows in Turkey, Germany, Italy, Egypt, the United Kingdom, and across the Gulf region. He first exhibited his x-ray works in 2003. Mater is also responsible for numerous local initiatives, and is a founding member of the independent arts initiative, Edge of Arabia. Ahmed Mater lives and works in Saudi Arabia.





### صورة شعاعية لمنطقة الحذع

مــواد مختلفة عــلى قـماش صورة بالأشعية السينية مطبوعة بأسلوب "أوفسيت"، رقائق ذهب، شای، صباغ رمان، حبر صيني من "دوبونت"، وطلاء مـن مــواد مختلفة عـلى ورق اه ا × ادا سم

۲..9

77

### Illumination (Torso)

Offset x-ray film print, gold leaf, tea, pomegranate, dupont Chinese ink and mixed media paint on archival paper 151 x 101 cm 2009

## عمرالنجدي

## Omar El Nagdi

مصر، ۱۹۳۱

b. 1931, Egypt

يشتهر الفنان والباحث في الفلسفة والموسيقى عمر النجدي بسلسلة من الأعمال التي ترتكز على الصيغ الأحادية للخطوط. ويتمخض أسلوب النجدي الفني المميز، الذي بدأه في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي، عن أعمال تجريّدية متناغمة تقوم على تكرار الرقم العربي واحد (۱) الذي يشبه الحرف الأول في الأبجدية العربية ألف (أ). ويوظف النجدي التفاصيل الدقيقة لإبداع تركيبات نابضة متّعددة الأبعاد ترمز إلى وحدانية الذات الإلهية التي لا تتجزأ.

تخرّج النجدي، المولود في مصر عام ١٩٣١، من «كلية الفنون الجميلة» التي تعتبر اليوم جزءاً من «جامعة حلوان» في عام ١٩٥٣ وواصل تدريبه في روسيا وإيطاليا وتخرج من «أكاديمية الفنون» في البندقية عام ١٩٥٠، أقام النجدي معرضه الأول في القاهرة عام ١٩٥٠، وكان شخصية بارزة في المجتمع الفني بالقاهرة، وعضوا في جماعة «الفنان الحر» التي كان يرأسها طه حسين، كما أسس «جماعة الفسيفساء» المصرية عام ١٩٦٤، نال النجدي جوائز في ثلاث دورات من بينالي ألإسكندرية أعوام ١٩٦٦، و١٩٨٨، و١٩٧٤.

ويركز النجدي على مجالات متنوعة تشمل الرسم الزيتي، والرسم المائي، والنحت، والحفر، والفسيفساء، وقد نأى بنفسه خلال مسيرته عن اتباع أسلوب فني بعينه، مستمداً إلهامه من الثقافات الغنية للمناطق الريفية في مصر والحي الشعبي «باب الشعرية» بالقاهرة. ويتم اقتناء أعمال النجدي، الذي يعمل ويعيش في القاهرة، ضمن العديد من المجموعات الفنية الخاصة والمتاحف حول العالم. Artist, philosopher, and musician Omar El Nagdi is renowned for a series of works based on singular forms of calligraphy. Initiated in the 1960s and 1970s, El Nagdi's practice creates rhythmic abstractions based on the repetition of the Arabic numeral for 'one' (wahed), which shares its form with the first letter of the Arabic alphabet, alef. With minimal form, El Nagdi builds a pulsating and multi-dimensional composition that symbolises the indivisible nature of the divine.

Born in Egypt in 1931, El Nagdi graduated from the Faculty of Fine Arts in 1953 (now part of Helwan University in Cairo) and continued his training in Russia and Italy, graduating from the Academy of Venice in 1965. He held his first exhibition in Cairo in 1950. An active member of Cairo's art community, El Nagdi was a member of the Liberal Artist's group headed by Taha Hussein, and formed the Egyptian Mosaics Group in 1964. He received awards at three Alexandria biennials in 1966, 1968, and 1974.

A multi-disciplinary artist, El Nagdi works in oil painting, watercolour, sculpture, etching, and mosaic. Over the course of his career, El Nagdi has refused to commit to one particular artistic style and identifies his inspiration as the diverse cultures of rural Egypt and Cairo's popular urban district of *Bab Al She'reya*. His work is held in private collections and museums throughout the world. Omar El Nagdi lives and works in Cairo.



### بدون عنوان

مواد مختلفة على خشب ۱۹۵۰ × ۱۹۵ سم ۱۹۷۰

### Untitled

Mixed media on wood 119.5 x 119.5 cm

••• 78 ••• 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• • 78 ·•• •

## ياضري Rafa Al Nasiri

العراق، ۱۹۶۰ –۲۰۱۳

1940-2013, Iraq

يبدع رافع الناصري أعمالاً فنية تجريدية علي الورق والقماش، معتمداً على الطبيعة كمصدر للإلهام ومستخدماً الحروف العربية في كثير من الأحيان. ويبدو تأثر الناصري بالفن الصيني واضحاً من خلال الرسم بالحبر واستخدام الفراغ الخاوي، كما أنه بارع في مزج الألوان المشبعة العميقة والخطوط الإيمائية الانسيابية لإبداع لوحات فراغية تجريدية شمولية.

ولد الناصري في تكريت بالعراق عام ١٩٤٠، وحصل على درجة البكالوريوس في الرسم من «معهد الفنون الجميلة» في بغداد، وتابع دراسته الفنية في «أكاديمية الفنون المركزية» في العاصمة الصينية بكين بين عامي ١٩٥٩ – ١٩٦٣. وفي وقت لاحق حصل الناصري على منحة من «مؤسسة جولبنكيان» للدراسة في البرتغال وفي غرافورا بلشبونة بالتحديد. ويعتبر من الأعضاء المؤسسين لجماعة «الرؤية الجديدة» التي تشكلت في بغداد إبان الحرب العربية الإسرائيلية عام ١٩٦٧. عمل الناصري مدرساً في كل من «معهد الفنون الجميلة» ببغداد، و «جامعة اليرموك» في الأردن، و «جامعة البحرين» ؛ كما لعب دوراً مهماً مطلع تسعينيات القرن العشرين في تأسيس محترف الجرافيك في «دارة الفنون» في العاصمة الأردنية. حيث يعيش ويعمل حالياً.

وللناصري مؤلفات كثيرة حول تاريخ الطباعة الفنية في العالم العربي، وقد نال العديد من الجوائز الدولية خلال حياته المهنية المتميزة، ويعتبر واحداً من أبرز الفنانين التشكيليين الحداثيين في المنطقة. Rafa Al Nasiri creates compelling abstract works on paper and canvas that draw on nature as a source of inspiration and often include Arabic calligraphy. Influenced by the art of China, most prominently the technique of ink drawing and the use of empty space, Al Nasiri brings together deep saturated colours and fluid gestural lines to create beautiful, all-encompassing abstracted and spatial landscapes.

Born in Tikrit, Iraq, Al Nasiri attained his BA in Graphics from Baghdad's Institute of Fine Arts. He then pursued his training in China at Beijing's Central Academy of Fine Arts (1959-1963) and later received a scholarship from the Gulbenkian Foundation at Gravura Lisbon, Portugal. He was a founding member of New Vision Group (*Al Ru'yya Al Jadidah*) formed in Baghdad in response to the 1967 Arab-Israeli War. He has taught at the Institute of Fine Arts in Baghdad, Yarmouk University in Jordan, and the University of Bahrain, and played an instrumental role in launching the printmaking studio at Jordan's Darat al Funun during the early 1990s.

Al Nasiri is also a prolific writer on the history of printmaking in the Arab world. Throughout his distinguished career, he has received numerous international awards and is recognised as one of the most important modern artists of the region. Rafa Al Nasiri lives and works in Amman.



تحولات الأفق رقم ه أكريليك على قماش ١٩٧٣ اسم ١٩٧٩

1979

# Variations of the Horizon No. 5 Acrylic on canvas 130 x 109 cm

••• 80

## سمير صايغ

## Samir Sayegh

لبنان، ١٩٤٥

b. 1945, Lebanon

يعد الغنان والشاعر والناقد اللبناني سمير صايغ واحداً من رواد المدرسة الحداثية في العالم العربّي. وانطلاقاً من ادر اكه العمية, لسلطة تشكيل الحرَّف العربي، فقدَّ يبيى الفنان صابغ إلى تحرير فن الخط من إساره اللغوى والدلاليّ، ليركز بدلاً من ذلك على الخصائص الحمالية للكلمة المخْطوطة وصولاً إلى لغة يصرية عامة.

ونجح صايغ في ابتكار أسلوب فني مميز يمزج بين الزخرفة والمخطوطة. ومن خلال استخدام العناصر التشكيلية للخط والفراغ، يحول صابغ الحروف والكلمات إلى أشكال تحريدية ضمن تراكيب هندسية تضج بالحركة وتغطى كامل السطح في الغالب. وتمد أعمال صابغ حسراً بين اثنتين منّ النزعات الفنية لتشكل بذلك مساهمة فريدة في تاريخ المدرسة الحداثية وتعكس التأثر البصري الواضح للفنان بالحرّكة الحداثية والهندسة السبيطة.

درس سمير صابغ تاريخ الفن في المدرسة الوطنية التلفنون الجميلة في باريس. ونجح الفنانُ في ابتكار أنواع جديدة من الخط العربي، معتمداً على أبحاثه حول الخطوط التقليدية واهتمامه بالتصميم الحداثي، وقام بتصميم العديد من الشعارات. بعتبر صابغ أيضاً من الكتاب غُزيري الإنتاج، حيث نشر العديد من المقالات حول الفن وعلم الجمال. وعمل محاضراً في قسم التصميم الجرافيكي بالجامعة الأمريكية في بيروت بين عامّي ٢٠٠٣ – ٢٠٠٧. يعيش صايغ ويعمل في مسقط رأسه بيروت. Lebanese artist, critic and poet Samir Sayegh is a pioneer of modernism in the Arab world. Driven by a deep interest in the formal power of letters, Sayegh sought to liberate calligraphy from language and meaning. The artist instead focuses on the aesthetic properties of the written word in an effort to create a universal visual language.

Often uniting ornamentation with calligraphic script, Sayegh has developed a distinctive practice. Through the formal elements of line and space, the artist abstracts Arabic letters and words into dynamic geometric compositions, which often cover the entire surface. Visually engaged with the modern art movement, geometric minimalism, Sayegh's works bridge two artistic traditions to forge a unique contribution to the history of modernism.

Sayegh studied art history at the École Nationale Supérieure des Beaux-Arts in Paris. His research on traditional calligraphy combined with his interest in contemporary design led Sayegh to invent new calligraphic typefaces and he has fashioned several logos. Also a prolific writer, Sayegh has published numerous articles and essays on art and aesthetics. From 2003-2007, he was a lecturer in the Architecture and Graphic Design department at the American University of Beirut. Samir Sayegh lives and works in Beirut.



أكر بليك ورقائق ذهب على قماش سا × ۱۰۰ سم

### Grace

Γ.J.

Acrylic and gold leaf on canvas 100 x 100 cm 2010

## خالد بن سليمان Khaled Ben Slimane

تونىس، ١٩٥١

b.1951, Tunisia

احترف خالد بن سليمان صناعة الخزف، والنحت، والرسم، ويسعى من خلال أعماله إلى الغوص في اعماق عالم الروحانيات. وبعزفه على وتر التعبير الكتابي، يصمم سليمان أعماله بطريقة إبداعية تبدو من خلالها الحروف والكلمات والآيات القرآنية وكأنها تؤدي رقصة إيقاعية حميمية دافئة. وفي خضم هذه الحركة على سطح الوسيلة التعبيرية، تعطي مادّية كتاباته الإيحائية انطباعاً بأنها ترشح نحو اللانهاية.

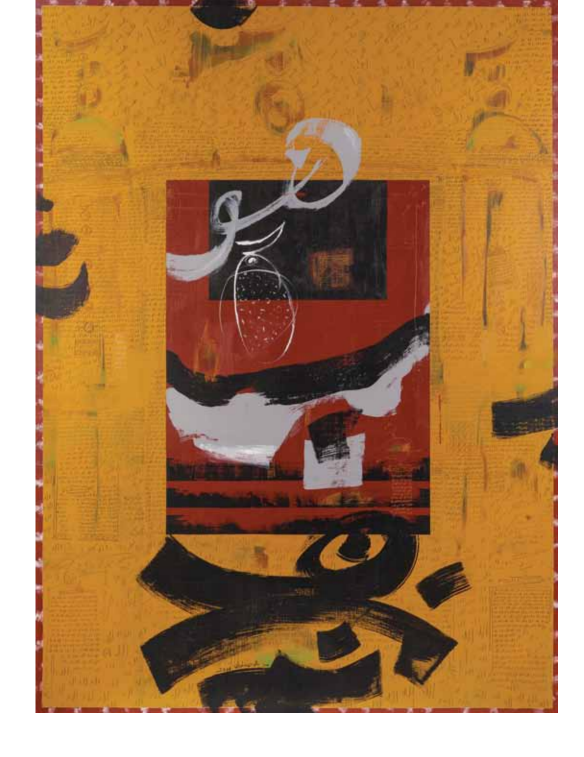
ويستوحي سليمان أفكاره من المواضيع الأندلسية، والتقاليد البربرية، ويؤمن بقوة تأثير التراث. وهو يرى أعماله على أنها تجديد معاصر لحرفة الخزف القديمة. وتتميز أعماله على الورق باختياره لمجموعة من الألوان كالأزرق والذهبي ولون الصلصال. كما تتميز أعماله الخزفية بأشكالها الوظيفية الأسطوانية، والمخروطية، والمكعبة.

تخرج خالد بن سليمان من «المعهد التقني للفنون» في تونس عام ١٩٧٧، ثم تابع تدريبه في معهد «إسكولا ماسانا» للفنون في مدينة برشلونة بإسبانيا. كما حصل على مرتبة فنان مقيم عام ٢٠٠٤ - ٥٠٠٠ في «متحف إيداميتسو للفنون» بمدينة طوكيو اليابانية. وحفلت مسيرته المهنية بعدد كبير من الجوائز، نذكر منها «الجائزة الكبرى لعام ٢٠٠٦» في مدينة فيتري سول ماري الإيطالية، و «الجائزة الوطنية للثقافة» في تونس. ويتم اقتناء أعماله الفنية في العديد من المتاحف البارزة حول العالم، بما في ذلك «المتحف السميثسوني» في العاصمة واشنطن، و «المتحف البريطاني للفنون». يعيش خالد بن سليمان ويعمل في تونس.

Khaled Ben Slimane is a ceramicist, sculptor, and painter whose artistic practice is a quest for spirituality. Playing with graphism, Slimane choreographs letters, words, and Qur'anic verses in an intimate and rhythmic dance. In this movement across the surface of the medium, the materiality of Slimane's gestural writing seemingly transpires into infinity.

Inspired by Andalusian themes and Berber traditions, the artist believes in the power of heritage and sees his craft as a contemporary reinvention of historical ceramics. His works on paper are recognised for the artist's choice of the colours blue, ochre, and gold and his ceramics are often characterised by their functionality, taking the shape of a cylinder, cone, or cube form.

Slimane graduated from the Technological Institute of Art in Tunis in 1977 before continuing his training in Spain at Escola Massana in Barcelona. From 2004-05, he held a residency at Idemitsu Museum of Arts in Tokyo, Japan. His career has been recognised with numerous awards, including the 2002 Grand Prize in Vietri sul Mare in Italy and National Cultural Prize in Tunis. His pieces are collected by prominent museums worldwide, including the Smithsonian Museum in Washington, DC and the British Museum of Art. Khaled Ben Slimane lives and works in Tunis.



الصعود الثالث عشر أكريليك على قماش ١٠٠×٢٠٠ سم

Ascension XIII

Acrylic on canvas 200 x 150 cm 2008

Γ...Λ

• • • 84

85 •••



# الحروفية: الطريق والأفق

بقلم شربل داغر

أو المشترك، متعدداً، يتفرق في دلالات، في طرق، تتباين وتلتقي في كونها سبلاً مختلفة ومتنوعة إلى بلوغ الفن. وهي سبل تنطلق من مصادر بعيدة، ولكن بما يوافق الحمالية الحديثة.

يمكن لزائر المعرض أن يتنقل بين الأعمال الفنية مثل من يتقدم بمعونة خريطة واحدة: يقيم الصلة بين عمل فني وآخر، بوصفه "الجار" وربما "الأخ"، واجداً صلات قربى وتحاور بين هذا وذاك. كما يمكن أن يلحظ اختلافات بينة بين الأعمال الفنية، على الرغم من القربي، إذ تتلاقي وتتعاكس، ما يجمع القربب والبعيد في مدى واحد.

كما يمكن لدارس الفن أن يتنقل بين الأعمال الفنية فوق طرق أخرى، وفق مقاصد أخرى: أن يرى إليها مثل عينات، وعلامات، من تاريخ أوسع منها، وأعم وأشمل منها. يمكن له أيضاً أن يرى إليها عامودياً وأفقياً: عامودياً، إذ يرى إلى العمل الفني (أو أكثر) لهذا الفنان أو ذاك بوصفه يندرج في غيره، في مدى مفتوح من نشاط الفنان التشكيلي، السابق، والذي يتعين فيه العمل الفني الواحد (أو أكثر) يتحاور مع أعمال غيره في سياق، قد يكون تاريخياً

تقول حكاية "بوسيه الصغير"
(Le Petit Poucet) إن حطاباً يئس من عجزه المتمادي عن إطعام أطفاله السبعة، فكان أن قرر، مع زوجته، ذات ليلة، التخلص منهم، ما بلغ مسامع "بوسيه الحغير"، صغير الأبناء... احتاط الطفل للأمر منذ صباح اليوم التالي، لما اقتاد الزوجان أطفالهما إلى الغابة لإضاعتهم فيها: راح يوزع حصى في الطريق، لكي يحسن بعد وقت العودة من جديد، وإعادة أخوته إلى الست العائلي. وهكذا كان...

تطول الحكاية بعد، لكنني اكتفيتُ منها بجزئها الأول، ما يوفر لي صورة مناسبة، صورة عكسية لما يقوم به الفنان الحروفي فوق طريقه الفنية. فهذا الفنان، بعكس "بوسيه الصغير"، يبدأ، أو ينطلق من حصى، من مواد بعينها، من حروف، يعرفها، من حون أن يضمن بواسطتها الوصول الآمن إلى مقصده الفني. يطلب الحروفي، على الخلاف من خلك، البدء من حروف لكي لا يعود إليها، لكي يخرج منها إلى غيرها، إلى ما يبدلها، ويغير طبيعتها حتى.

كما يمكن القول إن الفن، في الحروفية عموماً أو في هذا المعرض بالذات، ينتهج طرقاً وطرقاً. هذا يجعل المعنى الواحد، Trans

woodcutter and his wife, who in despair at their increasing inability to feed their seven children, one night decided to get rid of them. Little Poucet, the youngest child, overheard the conversation and decided to take precautions. On the morning of the following day, as the parents led the children into the forest to lose them, little Poucet threw little pebbles on the path in the hope that these might be landmarks that would guide him and his brothers on the way back home.

Le Petit Poucet tells the story of a

The story continues but this first part should be sufficient to convey the image I seek, although Little Poucet's way is the reverse of the process which the Hurufist goes through on his or her artistic journey. Contrary to what little Poucet did, the Hurufist would start with the pebbles, the material itself, the well-known letters, with no guarantee that these would safely enable him or her to reach any artistic destination. Indeed, the Hurufist would

## Hurufism: Pathways and Prospects

Text by Charbel Dagher
Translated from Arabic by Basil Hatim

start with these letters in the very hope that there will be no return to them, in order to leave them well behind, to replace them, to change their character, to find others in the process.

It could also be said that, like all art, Hurufism in general and this exhibition in particular, has many and varied pathways. This forces the single, common meaning to yield different connotations, which vary, yet ultimately converge, along pathways that are effectively different routes to the attainment of art for art's sake. These ways may well emerge from distant sources, but are never out of step with modern aesthetics.

The visitor to this exhibition can go round from one artwork to another armed, it seems, with a single road map. They can establish links between one work and another and see these pieces as 'neighbours', or 'brothers'. The visitor can seek connections between the artifacts, and envision a

dialogue between them, like that between neighbours or brothers. Despite the kinship, however, visitors will also see differences, convergences and divergences which accentuate closeness or bridge distances, within a given scope or range.

The visitor can also move around amongst these artworks along different pathways, and with different objectives in mind. The viewer can see these works as representative signs, pointing to a far more extensive and more comprehensive history than what the signs would normally stand for in isolation. This process may be undertaken vertically or horizontally. The vertical dimension presents one or more artworks by this or that artist, as subsumed by other artworks, always in the open space of work by artists who have gone before. On the horizontal dimension, one or more artworks are seen in dialogue with other artworks, within a particular context that (in one or more countries) may be historical or

(في البلد الواحد، أو في أكثر من بلد)، وقد يكون جمالياً (في البلد الواحد، أو في أكثر من بلد). طرقٌ وطرق في إنتاج الفن، إذاً، وطرقٌ وطرق في النظر إليها، في عرضها، سواء في صالة أو كتاب.

### التاريخ بين الخط والحروفية

يسعى بعض المؤرخين والنقاد إلى درس الخط العربي القديم، أو الحروفية في القرن العشرين، وفق "أصل" واحد، كما لو أن لها نشأة واحدة، أي غير تاريخية، أصابت أعداداً من الفنانين في وقت بعينه. وإذا ما ميز هؤلاء الدارسون بين نشأة وأخرى، فإنهم لا يتوانون عن تأكيد نظرية "الأصل" ولو بين وقت وآخر. فيما علمتنا دروس في علوم مختلفة أن النشأة قد تكون متعددة، في وقت واحد أو مختلف، ومن دون أن يكون لهذا وذاك "أصل" واحد بالضرورة.

هذا ما توقفتُ عنده منذ العام ١٩٩١، في كتاب "الحروفية العربية: فن وهوية"، إذ درستُ هذه الظاهرة الفنية، وتحققتُ من أن أعداداً من الفنانين "شقوا" هذا الطريق (هذه الطرق) من دون تواصل أو معرفة بالضرورة بين تجربة هذا وذاك منهم. كما تحققتُ أيضاً من أن لهم طرقاً مختلفة في مقاربة الفن، وإن تتشابه مساراتها الفنية والجمالية.

\* Hurufism. Huruuf is Arabic plural of Harf ('letter')

هذا ما يصيبني إذ أتوقف أمام أعمال هذا المعرض الجامع لتجارب مختلفة: منها ما درستُه في السابق، ومنها ما اتصلتُ به من دون معرفة مقربة، ومنها ما "أكتشفه" فعلاً. رواد وفنانون جدد في المعرض عينه، ما يجعل للحروفية تاريخاً أكيداً، ممتداً، وما بقيم لها كياناً صريحاً ومشعاً.

الطريق التاريخي سبيل أكيد في درس الفن، ومنه الحروفية، فيتتبع الدارس معرفة التجارب لدى الغنانين، فناناً فناناً، أو فناناً بعد فنان، بتأثر أو باختلاف بينهما. إلا أن هناك طريقاً فنياً صرفاً قد يكون هو الأنسب لدرس الحروفية. فماذا عنه؟

لو عاد الدارس إلى تاريخ فن الخط في الثقافة والمجتمعات العربية – الإسلامية القديمة، لتحقق من أن هناك سبلاً بعينها يمكن رصدها واستخراجها في استعمالات الخط:

– استعمالات الخط في القرآن الكريم،
– استعمالات الخط في العمارة،
– استعمالات الخط في المخطوطات،
– استعمالات الخط في مواد وأدوات من متاع الدنيا"، إذا جاز القول (أي فوق صحن، أو ثوب، أو باب، أو بسف وغيرها).

لا يمكن اتباع هذا التقسيم في الحروفية. وإن كان الدارس يقوى على إيجاد استعمالات الحروفية في العمارة أو المخطوطات وغيرها. ذلك أن على الدارس أن يلحظ، قبل هذا كله، أن الحروفية نقلت



Hassan Massoudy, *Untitled*, 1996 1997 مناوند نوعب ردع عصد المال نسبت

aesthetic. In short, the production and reception of art, in an exhibition hall or in a book, invariably takes many and different pathways.

### History: From Calligraphy to Hurufism

There is a tendency among some art

historians and critics to study classical Arabic calligraphy, or twentiethcentury Hurufism, ahistorically, that is, as if each of these pursuits has emanated from a single source that has influenced groups of artists at specific points in time. This sourceand-influence theory is alluded to and highlighted from time to time even when it is sometimes conceded that calligraphy or Hurufism, each in its own way, has had different beginnings and not a single source or origin. In fact, research across many disciplines has taught us that the single-source notion is untenable, and that the emergence of anything is more likely to be the outcome of many and varied influences, whether from a single point in time or from different times.

This is precisely what was uppermost in my mind when I pondered the question of the sources of Hurufism in my book Al Huruufiyya Al 'Arabiyya: Fann wa Huwiyya (Arabic Hurufism: Art and Identity) (1991). I examined this phenomenon, and concluded that numerous artists had trodden the art path (or paths) without necessarily communicating with each other, or even being aware of the experience of one another. I have also demonstrated that these artists adopted different approaches to art, albeit with many artistic and aesthetic similarities.

This is what overwhelms me when I stand before any of the works exhibited on this occasion. This is an exhibition which has brought together different experiences, some of which I have actually examined sometime in the past, others I have identified with from a distance, and still others I am in fact 'discovering' in the here and now. In this exhibition, there are the pioneers, and there are the new artists. This can only point to a historical and extensive reality within which Hurufism exists as a pursuit in its own right and a shining beacon that illuminates the way for others. The historical way is thus a certain pathway into the study of art, including Hurufism. True, those who study art are seeking to acquaint themselves with the experiences lived through by the various artists, one by one, or one after the other, co-influencing, or departing from one another. But there is one infallible artistic way most suited to the study of art in general, and Hurufism in particular. What could this way be?

It is obvious for anyone re-visiting the history of calligraphy in the Arab-Islamic culture and societies that there were specific uses to which calligraphy was put and which can be surveyed and identified objectively. Calligraphy was used in:

The Holy Quran
Architecture
Manuscripts
Material artifacts (such as a plate, a dress, a door, a sword)

Granted, calligraphy was widely used in such domains as architecture and manuscripts. But such a classification would simply not be adequate for an understanding of Hurufism. At the outset, it has to be noted that Hurufism was a giant leap forward in the art of

•●● 90

ولإنكار التاريخ عواقب أخرى، وهي إنكار مجهودات هذا الفنان أو ذاك، ولا سيما الرواد" منهم، في "تملك" الفن الحديث (بتقنياته وأدواته وقيمه)، وفي جعله حاملاً ومحيلاً على ثقافة مخصوصة، ما يشبه "إعادة التملك" واقعاً. ذلك أن ما قام به فنانون عرب (وإيرانيون) منذ أربعينيات القرن الماضي، لم يكن متاحاً، ولا أكيداً، بل كان يُنظر إليه بعين الاستخفاف بلل كان يُنظر إليه بعين الاستخفاف والاستسهال، ولا سيما من محبي الفن، ومن حكومات أيضاً، ممن كانت لا تنتبه إلى أن الفن هو عملية ثقافية بالضرورة، وهي إن لم تحمل "بصمة" صانعيها، فيستكون إن لم تحمل "بصمة" صانعيها، فيستكون إن لم تحمل "بصمة" صانعيها، فيستكون إليه "رواد" الحروفية، هنا وهناك، وفي عزلات

محتر فاتهم في الغالب، لم يكن "آمناً" مثل

### الخروج من "نظامية" الخط

طريق العودة عند "بوسية الصغير".

إذ يقترب الزائر من عمل الفنان حسن المسعودي (العراقي، المقيم في باريس)، أو من عمل لسمير الصايغ (اللبناني، المقيم في بيروت)، قد يجد صلة مقربة بين عمليهما وبين الخط العربي. وهو ما يمكن قوله لو اقترب كذلك من عمل كمال بلاطة (الفلسطيني، المقيم بين الولايات المتحدة الأميركية وجنوب فرنسا)... ذلك أن الزائر يقوى على إيجاد صلات قربى بين الماثل أمام عينيه وبين أعمال خطية قديمة، تربط العملية الفنية بما كان يسمى "أقلام" الخط العربي: المسعودي

الخط العربي، وما يحيط به من معالجات فنية، إلى نطاق آخر، غير النطاق القديم، وهو نطاق الفن الحديث (ابتداء من التجارب الأوروبية). سعى البعض سابقاً، أو لا يزال يسعى، بين نقله مداسس، وفنانس السط تاقالًا، أو

سعى البعض سابقاً، أو لا يزال يسعى، بين نقاد ودارسين وفنانين، إلى ربط تلقائي، أو سهل، بين الحروفية (الناشئة) والخط العربي (القديم)، مُسقطين التاريخ الفني، من جهة، وحاصل التجارب الحروفية نفسها، بالمعنى الفني والجمالي، من جهة ثانية.

قد يلجأ البعض إلى هذا الربط السريع طلباً الإيجاد "شرعية"، وعمق تراثي، للتجارب الفنية الناشئة، فيما تتأتى واقعاً من منطق، من سياق، لنا أن نتبينه فوق الحامل المادي، في المعالجات الفنية، قبل فحص الحمولات والإحالات الثقافية والجمالية وربما الرمزية على تراث عربي – إسلامي قديم. فما يتحكم بالأعمال الفنية هو منطق "القطعة الفنية المفردة"، والصالحة للعرض، عدا أنها منتجة وفق مواد وأدوات لا تنتسب في غالبها إلى الصنع القديم، عدا أنها تعرض للبيع والفرجة العلنية...

إن إنكار هذا التاريخ، أو إدراجه في تفسير غير مناسب، لا يفسد التاريخ وحسب، وإنما لا يوفر تماماً لهذا الفن سياق استقباله المناسب، ولا يبني له قاعدة فنية وجمالية راسخة، إذ يبقى "مهتزاً"، ومشكوكاً فيه، ومعرضاً لأى تقلبات متأتية من خارج الفن.



Hassan Massoudy, *Untitled*, 2002 ۲۰۰۲ *ناهند نهی* برچعهدسما نسبت

calligraphy and the various treatments associated with it. Hurufism has moved calligraphy from a classical mode onto an altogether different plane, namely that of modern art exemplified most prominently in the European experience.

Furthermore, some art historians, critics, and even artists, have, over the years, sought, too hastily perhaps, to establish a link between burgeoning Hurufism and classical Arabic calligraphy, riding roughshod, on the one hand, over artistic history and, on the other hand, over the collective outcome of Hurufist experiences, both artistically and aesthetically.

Such gratuitous links are resorted to by those who are over-keen on seeing newly-emerging artistic experiences as 'legitimate' and 'deep-rooted in heritage'. But rarely, if ever, do these experiences emanate from or are realised within a particular logic. That is, they would be embedded within a context that, in any artistic treatment, has to be seen for what it is: as something over and above the 'material carrier', the signifier. This must be prior to any consideration of the elements of the

Arab-Islamic heritage that constitute what is being signified or what is being referred to, culturally, aesthetically or symbolically. What governs an artistic work is thus the logic of the exhibitable 'individual artistic piece', regardless of whether the materials and tools used in its production belong to the classical or to the modern period, and regardless of whether it is being exhibited for sale or for public viewing.

This denial of, or distorted interpretation of, history not only does an injustice to history but also denies the particular form of art in question a proper context of reception, depriving it of a firm artistic and aesthetic base, and leaving it precarious, suspect and vulnerable to vicissitudes from outside art.

The denial of history has other consequences. The artists' efforts, particularly those of the pioneers, to ensure that they 'possessed' the new art form (with all its technicalities, tools and values) would be denied. By relegating artists to the position of mere conduits for a particular culture, something akin to a 're-possessing' would in fact be implied. For example, what Arab

(and Iranian) artists have achieved since the 1940's has been dismissed, downplayed and seen neither as 'present', nor as 'certain', particularly by art amateurs and enthusiasts. Governments have also shown this dismissive attitude, oblivious to the fact that art is necessarily a cultural process and that, if a work of art does not carry the hallmark of its artist, the process will only be dull imitation of something else and indeed nothing but something else. Thus, what the pioneers of Hurufism sought to achieve, albeit sporadically, and often in the isolation of their workshops, was not as 'safe' as Little Poucet's return path.

# Departure from the 'Regularity' of Calligraphy

Anyone approaching the works of Hassan Massoudy (Iraqi, residing in Paris) and Samir Sayegh (Lebanese, living in Beirut) would immediately be struck by a remarkable similarity between the work of these artists and Arabic calligraphy. The same may be said of work by Kamal Boullata (Palestinian, living in the USA and South France). It is striking how viewers can identify affinities between what is there

93 ●●●

Samir Sayegh, Grace, 2010

سمير صابغ، يركة. ۲۰۱۰





Kamal Boullata, Lam Alif, 1983 كمال نُلاّطه، لام ألف، ١٩٨٣

عود إلى "القلم" نفسه، إلى القصية، لكي ، لَمُحتَسِ اللهِ فَوقَ الورقَ، فلا عَلَمُ عَالَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله مثل غيره من الحروفيين، الريشة أو الإزميل أو المسطرة وغيرها. أما الصابغ فان عمله بقتر ب مما استخرجه خطاطون قدامی من حلول وتخريجات تقوم على "هندسة" الحرف، مثل تحارب الوزير –الخطاط ابن مقلة (۲۷۲ هـ - ۲۸۸ م. ـ ۲۸۳ هـ - ۹۳۹ م.) خصوصاً، الذي "هندس" الخط (كما قبل فيه). وهو ما يمكن ملاحظته في عمل بلاطة، إذ يُذكر الزائر بأعمال الخط الكوفي التربيعي فوق حدران المارة الإسلامية القديمة، أو فوق سطور بعض المخطوطات...

– في طريقة الفرز والتصنيف – شحرات

العائلًات والبطون والأفخاذ. إلا أن دارسي

الخط من القدماء اعتمدوا هذه الطريقةُ

عملاً بما تحققوا منه في أساليب الخط

الاتباع" (كما كان يقال في أكثر من فن

ىين خط وآخر ممكنة بالانطلاق من خط

،نو بحما ريه :محه فللختلاف أيده

على سسل المثال، أن الخطاط الراهيم

خط "الحلَّيل"، واخترع منه خطأ أخفُ منه

سماه قلم "الثلثين"؛ ثم اخترع من خط

الشحيرى أخذ عن الخطاط اسحق بن حماد

"الثلثين" خطأ سماه "الثلث"... هذا ما يمكن

قوله، في تفريع آخر طاول قلم "الجليل"، إذ

اخترع منه يوسف الشحيري (أخو المذكور)

خطأ آخر ، أطلقُ عليه البيم: "الرئاسي"... هذا

ما يمكن قوله في خطوط عديدة، إذ كان

الخطاط سيع غيره، ثم يشتق منه طريقاً

هذه الحسابات القديمة لا نحدها في

أعمال الحروفية، حتى عند فنانيها الأكثر

قرباً من تحارب الماضي الفني، أو التي تدَّعي

كونها "أكثر أصالة" من غيرها. إذ لم نحد

عند وأ ،قكلا وأ خالصاا وأ رعودسماا عند

محمد العاني (العراقيين)، أو عبد الإله العرب

(البحرين) وغّبرهم الكثير، ما يحقق شروط

"الاتباع" الحسن في الخط القديم: لم تقم

وأ الكصاا عندسا عمعه : لِثُهُ رَمِهُ عِلَا أَوْ

تحرية هذا أو ذاك على "تعرية" ميياه

حديداً لفن الخط.

تفسها، وهو ما يمكن تسميته د: "حسن

قديم). فقد تنبه القدماء إلى أن صلة التفريغ

الا أن هذه الصلات تىقى مضللة أو غير كافية، لو اكتفى بها الناظر أو الداريين. له أن بلحظ أويدريين ما تقوم عبله هذه الأعمال وغيرها من توليدات حديثة، تضعها في نطاق الغن الحديث، عدا أنها وليدة احتهادات الفنان وحلوله العملية في إنتاج عمله الفني. في إمكان الدارس أن بتوقَّف عند أعمال الثَّلاثة المذكورين، وأن يفحصها ويحللها، عن إطهار مدى التعادها عن الموروث القديم، ومدى اجتهادها في توليد معالجات حديدة، إلا أن السبيل "الآمن" قد يكون غير هذا، وهو العودة إلى معاسر التحديد في فن الخط العربي قديما.

لا يختلف اثنان في أن لفظ "شجرة" اعتُمد لتسمية الخطوط العربية المختلفة، وانز الها في فروعها المختلفة، ما يشيه

before their very eyes and the classical works of calligraphists. This links the artistic process to the so-called Arab calligraphy 'pens': Massoudy returns to the 'pen' itself, to the reed, with which he would write on paper; he would not, like his Hurufist contemporaries, return to such tools as the plume, the chisel or the ruler. Sayegh's work, on the other hand, approximates solutions and outcomes reached by the classical calligraphists and thus relies on the geometry of the letter. This is a commendable return to the work of the tuted excellence. minister-calligraphist Ibn Muqla (272 It is now a well-known fact that the Ar-A.H./886 A.D. - 328/939), described as

the one who 'engineered' calligraphy.

work of Boullata, which is reminiscent

of the square Kuufi calligraphy found

All this can also be observed in the

on walls of classical Islamic architecture, or in manuscripts. However, these links, in and by themselves, remain nebulous, if not utterly misleading. The viewer may well observe and examine the modern cadences which these works convey and which put these works within the range of modern art. These works have also come out of innovation and practical

solutions worked out by the artist in the production process. Indeed, viewers may pause at, examine and analyse the works of these three artists, trying to identify the extent to which these works have deviated from the classical model, and the extent to which new treatments have been incorporated. But none of these routes may be the 'safe' route. The safe way, we suggest, is a return to the actual criteria of innovation in classical Arabic calligraphy, to what in fact consti-

abic term for 'tree' has been adopted as a metaphor to describe the different Arabic calligraphic styles in terms of the various 'branches' of a tree (in a manner akin to the sorting and classification of tribal family trees, branches and sub-branches). Classical scholars of Arabic calligraphy, however, would use this methodology consciously, having first ascertained the identity of the various calligraphic styles, and the ways these styles may be 'followed most judiciously'. Students of calligraphy have long recognised that the derivational connection, which exists

between one style and another, is possible by taking one particular, wellknown style as a point of departure, and then by deviating from it. To take a well-known example, calligraphist Ibrahim Al Shujairi borrowed from calligraphist Ishaq Bin Hammad the socalled Al Jaleel ('majestic') style, and modified it into the lighter style of *Al* Thulthayn ('the two-thirds'), then into Al Thulth ('the one third'). In another case of 'branching' from the Al Jaleel style, Yusuf Al Shujairi (Ibrahim's brother), invented Al Ri'aasi ('Presidential'). These are only two examples from many where a calligrapher follows in the footsteps of another in formulating a new calligraphic style.

These careful classical calculations are no longer in evidence in present-day Hurufism, even among those Hurufists who are close to the artistic past, or to the more 'authentic' trends. For example, in the works of Massoudy, Sayegh or Boullata, and others, like Mohammed Said Al Saggar, Mohammed Al Ani from Iraq, or Abdul Ilah Al Arab from Bahrain, conditions of judicious following of Classical Calligraphy are not met. True, these artists tend to

• • • 94 95 •••

نبحاا و بذا ،رحممت دلنا لثم لمهده لتشكلات لا تختلف عن الجمالية البصرية واللونية عند الروييي كازيمير ماليفيتش (۱۸۷۸–۱۹۳۵)، أو الغرنسي روبير ديولوني (١٨٨٥–١٩٤١)، أو غير هما مّن التحريديين الهندسيين واللونيين في التجارب الغربية.

هذا التذكير (القوى أو الخفيف) بعض أساليب الخط العربي، يخفُّ ويبتعد في أعمال "الرائد" الراحل حمثل حمودي (العراق)، وفي أعمال: يوسف أحمد وعلى حتَّسن (قطر)، وعلى عمر الرميص (ليسا)، وعُند الله المحرقي (التحرين)، وأحمد مطر (السعودية).

بمكن للزائر ، كما للدارس ، أن يتوقف أمام عمل بوسف أحمد، الذي تتوسطه عبارة: "إقرأ"، التي تحيل بالطبع على العبارة القرآنية المأثورة، ويمكن أن تكون، في الوقت رغ قعالاً مبلد وقق لم رياً قراشاً ،منبد بنائها الغنى كذلك. ذلك أن أحمد "بكتت" العبارة، بل "برسمها"، فلا "بخطها" كما في السابق. هذا ما يتضح كذلك في تكوين الحروف، واستداراتها واستطالاتها وزواياها، إذ تبدو أقرب إلى أن تكون ناتجَ يد تلقائية، لا تصميمية. وهو ما يتضح في أ كون الفنان بضع النقطتين فوق القاف بطريقة لا تناسيهما في الكتابة، بل تناسب التكوين الفني للوحة. كما يُظهر في لوحته أن للحروف ظّلالاً لونية، وهو ما لم تكن معروفا في العمل الخطى القديم، حيث كان يُكتفي في الغالب بلون السواد فوق



عن أنهم باتوا بعتنون بيناء تشكيلي للخط

أكثر من الفن الإسلامي القديم. لم يقترح

هؤلاء خطاً حديداً، يضاَّف إلى شحرة الخطوط

العربية القديمة، وإنما انتهجوا سيلا حديدة،

متفلتة، في قسم من عملياتها وطرقها،

هذا بعني أن الحروفية، انتداء من هذه

التحارب الأكثر قرباً من الخط العربي، تنبني

وفق منظور ثقافي وفني مختلف، إذَّ هي

موصولة ومتلحاتة مع ماسر ومحركات

متحصلة من الثقافة الحديثة التي تنهل

مروراً بكل العمليات التي تحعل من هذه

الأعمال المحل وضة أعدثة، وإن ذات

خصوصية بعينها، ماثلة في الصنع والقيمة

أذا كانت أعمال المدسودي تورد حملاً

بالعربية، فإن الصابغ وبلاطة يكتفيان

بشكلانية الحرف العربي الصرف: يبدو الخط

منها وتفعل فيها. هذا ما يصح انتداء

من صنع العمل الفني انتهاء بعرضه،

والمر حعية وغير ها.

ىىن كتابة ورسم

من "نظامية" الخط القديمة.

العربي، ما يقريه بالتالي من الفن الحديث

Kazimir Malevich, Suprematist Painting: Eight Red Rectangles, 1915 كازىمىر مالىفىتىش لوحة أوحية (Suprematist) ثمانية مستطيلات حمراء، ١٩١٥



Robert Delaunay, Relief Rhythms, 1932 روبير ديولوني، ايقاعات تضاريسية، ١٩٣٢







Yousef Ahmed. Read. 2008 بوسف أحمد، اقرأ ١٠٠٨



Ali Hassan *Nūn* 2008 ۲۰۰۸ ،"ن"، ۲۰۰۸

start off from calligraphic heritage, tween, that make the exhibited works and build on it. But, there is not a what they are - modern, but in their own specific way in terms of factors single experiment of 'branching out' that adheres to the classical rules (of such as production, value and frame of reference. innovation). Equally true, both in the Islamic world and in the Arab world, there are very few calligraphers who **Between Writing and Drawing** moved on to developing new material carriers (signifiers), using a variety of

tools, or were particularly concerned

with artistic structure in Arabic callig-

raphy, thus getting closer and closer

to classical Islamic art. These few no

doubt adopted a range of new styles,

which deviated from the trodden path

in process and method. But none of

them proposed a new calligraphic

In effect, this means that Hurufism.

starting from those experiments which

are closest to classical calligraphy, has

been evolving along different cultural

interacts with criteria and perceptions

accruing from modern culture, which

This is true of any artistic work, from

conception to exhibition, and passing

through the various processes in be-

it influences and is influenced by.

and artistic paths. It connects and

line that could be added to the

classical tree.

Massoudy uses full sentences. Sayegh and Boullata, on the other hand, are content with the pure form of the Arabic letter, and calligraphy becomes akin to architectural design. Such designs attract the eye with configurations similar to the optical colour aesthetics of the Russian Kazimir Malevich (1878-1935), the French Robert Delaunay (1885-1941) and other abstract geometrists and colourists (chromatic and structural artists) in Western experimentation.

This conjuring up (in its weak or strong form) of some styles of Arabic calligraphy is less in evidence in the work of the late 'pioneer' Jamil Hammoudi from Iraq, as well as in the works of Yousef Ahmed and Ali Hassan from Qatar, Ali Omar Ermes from Libya and Ahmed Mater from Saudi Arabia. A marvel for visitors and scholars alike. the work of Yousef Ahmed is adorned

• • • 96 97 •••

would encompass the entire artistic edifice in the work of Hammoudi. Ermes and Mater. Examining the works of these artists would reveal that their artistic structure does not rely solely on the letter or the sentence, but are integrated in an overall design that certainly transcends the individual letter or sentence. The Hurufist artist integrates writing into other modes of representation: nothing simply 'descends' on a white sheet of paper, but on a representational surface made conducive in measurement and colour to the reception of what descends. Writing thus takes centre stage in the works of artists such as Ahmed, Hassan and Ermes. With Hammoudi and Mater. however, writing becomes one of many elements that go into the production of a piece. In Hammoudi's work, for example, the written mode and a predominantly cubic artistic design are intertwined. The bond takes the form of a binary structure in the work of Mater.

sentences in isolation. These words

representation are closely bound up, within the framework of an artistic piece (painted or sculpted). This is

the letter 'Nūn' which also has a powerful Quranic intertextuality. In this and in other works by this artist, a great deal of effort is exerted on 'form', turning the 'Nūn' into a building block and at the same time, ultimately, into an entire edifice. ful sentences. Hassan focuses on

Thus, while Ahmed keeps meaningthe single letter. But in both cases, Arabic calligraphy would be treated as a 'formal given', as noted by Jamil Hammoudi and Shakir Hassan Al Said, the two Iraqi pioneers of this artistic trend. According to Hammoudi, "art is inspired by the letter". In a similar vein, Shakir Hassan Al Said talks about "taking the Arabic letter as a point of departure" (Al Bu'd Al Waa-Hid – 'the One Dimension', Thunyan Publishers, Baghdad, 1971). All of this can be seen in other works in this exhibition: Arabic phrases and sentences, with no restrictions dictating adherence to a particular calligraphic style in the way these words are in fact 'drawn' and not merely written. The link between writing and drawing

with the Arabic 'igra' ('now you may read'), an intertextual reference to the well-known Quranic verse, of course. But 'igra' can at the same time also be a reference to what the piece stands for in terms of artistic structure: Ahmed 'writes' the word, indeed 'draws' it, and does not 'calligraph' it, as used to happen traditionally. This is also visible in the letters' form, circles. elongation, and corners, giving the impression not of a designed but of a spontaneous flow of the hand. One can see this in the way the two dots are placed on the shape of the letter *gaaf*  $-\ddot{\wp}$ - which, while at variance with how this is done in writing, is in keeping with the artistic design of the piece.

In this exhibit, noticeable also are the

coloured shades, a practice unknown

in classical calligraphy where it was

often sufficient to simply have black

on white, with no shading. A similar

phenomenon may also be observed in

the work of Ali Hassan, who resorts not

only to the pen but to a multiplicity of

media in the production of his artwork.

Here, colour graduates and fluctuates

in thickness and consistency. Whereas

Yousef Ahmed alludes to a Ouranic

verse, Ali Hassan is preoccupied with

ply calling up particular letters and

seems to entail going beyond sim-

In this way, writing and pictorial



Shakir Hassan Al Said, Untitled, 1963 شاکر دسن آل سعید، بدون عنوان، ۱۹۲۳



Ali Omar Ermes, *Imperatives of the Letter Lam*, 2009 على عمر الرميص، لزوميات اللام ، ٢٠٠٩

بياض المخطوط، ومن دون أي تظليل. وهو ما يمكن للزائر متابعته في عمل على منع لوحته، " الذي تعدد الوسائل في صنع لوحته، فلا يكتفي تقلم وحسب. كمّا يتضح كذلك أن اللون تتَّدرِج في عمله، ولا يقوز بسماكة واحدة، ومنسجمة في شكل الخط. وإذا كان أحمد يحيل على الحيارة القرآنية، فإن حيين تتوقف أمام حرف "النون"، وله إحالات قر آنية، هو الآخر، فيصرف جهده التشكيلي عليه، ويحعل منه حجر البناء والبناء نفيتيه، في هذا العمل كما في أعمال أخرى كثيرة لهُ.

استحضار الحروف والحمل في صنغ "حرة"،

لتشمل مجمل البناء الفني في أعمال:

حمودي والرميص ومطر. فقحصُ هذه

الأعمال نُظهر بأن بناءها الفني لا بقوم على

الحرف أو الحملة وحسب، وانمَّا بندرج هذا

هذا التعالق بين المادة الكتابية والتصوير، يحتفظ أحمد يحملة مفيدة، فيما ينصرف في إطار اللوحة أو المحفورة وغيرهما، حسن إلى حرف وحسب، ما يحعل هذا وذاك يتعاملان مع مادة الكتابة العربية يبثى العمل الفنى وفق منظور وخبرات ومعالحات باتت حديدة، بحصِّلها الفنان مثل "معطى تشكيلي"، مثلما قال جميل حمودي وشاكر حسين آل سعيد، الرائدين ولتمريس بها وتحدد فيها في تستاق تحارب الفن الحديث. فقد بات بعتني بشكلية العراقسُ في هذا التبار الفني، إذ قال الأول: المادة الكتابية، لكونها تنتييب إلى الشكل، "الفن يستلهم الحرف"، سنما قال الثاني: وهو (مع اللون) في أساس العمل الفني "اتخاذ الحرف الكتابي نقطة انطلاق" (شاّكر مطابع ثنيان، "دريات الواحد"، مطابع ثنيان، الحديث. كما بات بعتني باللون، بلون المادة الكتابية، كما بـ"المناخ" اللوني الذي تندمج غداد، ۱۹۷۱). وهو ما يمكن تبينه في أعمال فيه، ما يدرج العمل الحروفي في صميم أخرى مشاركة في المعرض، إذ حافظتُ على ألفاظ وجمل عربية، من دون أن تتقيد الفرن الحديث. فی کتابتھا بخط معین، بل ریسمتھا اذا جاز القّول. فالصلة بين الكتابة والربييم تتعدى

### بين زخرفة ورسم

إذا كانت أعمال المسعودي والصابغ وبلاطة تقترب في بعض صنعها من أعمال الخط، فإن أعمال نحا المهداوي ولؤلؤة الحمود ومحمد مندى تنتسب، أو تنهل، أو تتواصل مع فن آخر، موصول ومنفصل عن الخط،

وتلك في بناء بتعداهما. فالفنان الحروفي،

هذا أو ذاكَ، يُدرج المادة الكتابية في غيرهاً،

فلا "تنزل" فوق ساض الورقة أو المخطوط،

وإنما فوق سطح تصويري بات "بستقبلُها"

يقياساته وألوانه. وإذا كانت المادة الكتابية

عناصر بناء اللوحة عند حمودي ومطر. ففي

تتوسط اللوحة، في أعمال أحمد وحسن

عمل حمودي تتعالق المادة الكّتابية مع

ىناء ھندىس، تكعسى تحدىداً، وتتخذ بناء

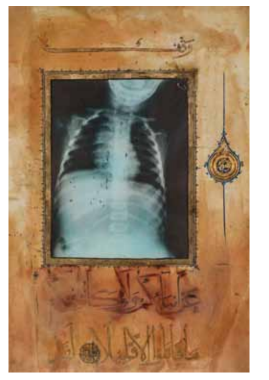
ثنائيا في عمل مطر.

والرميص، فإنها تبدو عنصراً في حملة

ما تقوم به الحمود بتصل بدوره بالأساس الهندسي لهذه الزخرفة، إذ يقوم وفق حسابات مدروسة، بل شديدة الدقة، وإن تبيان أحياناً في رها كالقن رغ أنابح أنبحتن الخط المستقتم. لي يقوم تناها وفق علاقة مركبة بين الثابت والدائري، ما يولد لدى المتفرج شعوراً بدوران العمل على نفسه. وما سيتوقف النظر في هذا البناء المميز، هو أن الفنانة تعرف أن للبناء الهندسي ثباتاً "بحمُد" النظر ويحدده ما ريندماك ليسعنه وأ ، "أع إلى" للمحال لحعب السلبي للكلمة في العمل التشكيلي. فكان أن أبطلتْ مقْعول الثبات بأن أدّخلتْ البه حركةً تدبره على نفسه، ما يحعل العمل (لوبدلتُ في ألفاظ عبارة عربية قديمة): "خُبِّل أنه سياكن وهو يتحرك". مثلُ هذا التدبير في معالحة العمل الفني يصدر عن ثقافة وخبرة في الفن الحديث، كان للفنانة أن تعنى بها، وأن تتفاداها، بما يعطى لعملها هذا الحضور الحبوى. وزادت من الحيوية هذه بأن جعلت الخطوط تتعين في نقاطها المتتاحة، ما دعلها "خفيفة" الوقع على العين بدورها، فتبدو أثيرية في نهاية المطاف، أو تتنزل من رسم أول وعيد.

إلا أن ما رمثْ إليه الغنانة كذلك من وراء هذا هو "استلهام" مرجعية طقوسية وروحانية وجمالية في الوقت عينه، وضمن العملية ذاتها. ذلك أن ما قامت به يستعيد حركة الطواف حول الكعبة الشريغة في الطقوس الإسلامية. غير أنها لا تقلد أو تحاكي مشهداً وهو الزخرفة العربية – الإسلامية. إلا أن درس أعمالهم يحتاج إلى الفصل بينها لتبيان خصوصية كل تجربة على حدة. تجربة المهداوي هي واحدة من تجارب متعددة بلغها هذا الفنان واختبرها فوق حوامل مادية مختلفة، بأدوات عديدة، ونجحت في توليدات فنية مثيرة. في العمل المعروض يستثمر المهداوي قابليات جديدة للزخرفة العربية – الإسلامية (من دون الخط، كما في تجارب أخرى له)، فينوع فيها، ويجدد النظر إليها. عمل يستند إلى توليدات المسطرة والخط المستقيم بما يبني تشكلات وكتلاً

لا شيء في هذا العمل (أو في غيره من أعماله) يحيل صراحة على الخط أو الزخرفة القديمين، إذ إن الخط يحضر في أعماله من دون أن تشكل حروفه كلمة أو جملة، ولا تفيد بالتالي أي معنى. وهو ما يتضح كذلك في الزخرفة، إذ لا ترسم أعماله أشكالاً بعينها، مستحسنة أو مطلوبة (مثل بعينها، مستحسنة أو مطلوبة (مثل في دائرة أو المربغ أو الدائرة في مربغ أو المربغ في دائرة أو توليدات هندسية منظمة)، وإنما تبتكر تشكلات ممكنة وجذابة وإنما تبتكر تشكلات ممكنة وجذابة يقلب النظر، ويجدده إلى تشكلات الزخرفة، يقلب النظر، ويجدده إلى تشكلات الزخرفة، الطولي، وبالتوزع المدروس والمنتظم فوق سطوره.



Ahmed Mater, Illumination (Torso), 2009 أحمد ماطر، صورة شعاعية لمنطقة الجذع، ٢٠٠٩



Jamil Hamoudi, If Ever Forgetful Mention Allah, 1985 جمیل حمودی، اذکر ربك إذا نسبت، ۱۹۸۵

the corner stone of an artistic work that evolves from the perspective of new experiences and treatments, accumulated, practised and re-ordered by the artist in the context of modern art experimentation. In this, there is concern with the 'form' of the writing material since writing is now seen as part of form which, with colour, has become the pivot of the artistic work. Furthermore, there is now concern with the colour of the 'writing material', and with the colour of the 'atmosphere' into which writing gets integrated.

### Between Embellishment and Drawing

Whereas the works of Massoudy, Sayegh and Boullata are in important respects remarkably close to the art of calligraphy, art works by Nja Mahdaoui, Lulwah Al Hamoud and Mohammed Mandi belong to, are inspired by, or communicate with an altogether different art form, namely 'Arab-Islamic embellishment' (zakhrafa). However, to examine this phenomenon, we must at the outset distinguish between work by one artist and that of another within the group of artists represented in this exhibition. This involves considering the specific experience which

each of the individual artists has been through. Mahdaoui's experience is one of several experiences which this artist has been through, experimenting with different material carriers (signifiers), using different tools and successfully producing exciting artistic results. In the work exhibited, Mahdaoui exploits new Arab-Islamic embellishment possibilities (without the calligraphy which is in evidence in his other works). In the present work, Mahdaoui varies on and re-considers these possibilities. Relying on the ruler and the straight line, the artist would go on to produce interesting configurations, design entities and colour contrasts.

There is nothing in this work (or in any of the other works by this artist) that relates explicitly to classical calligraphy or the art of embellishment. Calligraphy is present in these works but without the formal letters, words or sentences yielding 'normal' meaning. The same may be said of embellishment. These works do not draw anything in particular, no matter how useful or commendable (e.g. the circle, the square, the circle within the square, the square within the circle, or other

symmetrical configurations). Rather, these works innovate, producing configurations that are both possible and attractive on the line. In fact, it can safely be said that Mahdaoui's works turn sight upside down and constantly renews the view to reveal embellished configurations. The works do not adhere to such formatting principles as vertical structure of the page, or meticulous and systematic distribution of items on the page lines.

What Al Hamoud does, relates to the geometrical basis of embellishment. Although it is often realised by dots which, if seen in sequence, are the basis of the straight line, Al Hamoud's work is conducted in accordance with well-studied and extremely precise calculations. There is a complex relationship between the constant and the circular, which gives the impression of the work circumambulating around itself. But what is truly striking in this excellent work is that the artist is fully aware that any geometrical structure has a constancy that 'freezes' and limits the view, which conveys a perception that is 'cold', or 'engineered', to use the word in its negative, non-artistic sense.

••• 100

معروفاً، بل تعابن "شكلانية" المشهد، لو شئنا التدقيق. أي إنها ترى إلى الحركة بوصفها وليدة شكّل، دائري ومتتابع. وهو ما يحمعها بالشكلانية الكتابية في تجارب الخط العربي، وتتحديدات هذه الشكلانية في تجارب الحروفية، كما تبينا أعلاه. في هذه النقطة بالذات تلتقي تحرية مندي تتّحرية الحمود، أو العكبين. فَاذَا كَانَت الفنانة تتحنب إبراد أي حرف، أو حملة في أعمالها، فإن مندى توردها بصورة قويةً، وان تبدو "خفيفة" تُصرياً، أو أثبرية بدورها. وما يصل بين التجربتين أيضاً هو أن مندى سنى واحداً من أعماله الثلاثة ("سيملة ه") على أساس دائري، يدور على نفسه كذلك، وستعيد أو يحيل على حركة الطواف. كما تقوم يرصف خطوط الطواف وفق حركة هندسية بينة، حاعلاً من لفظ "لا اله..." أساساً للنناء الإحمالي. وشح له قلم

"الغواش" الذي رسم ه هذا العمل أن نتأني

في رسم الحرّكة المتتابعة، والتي تنحرف

شَيْئًا فَشَيْئًا لَيَنْتَظُمَ بِالتَالِي أُو يَتَّحُولَ إِلَى

ما يثير في عمل مندي المذكور هو أنه

"مسطح" من دون عد منظوری (کما فی

الأعمال الخطية أو الزخر فية القديمة، أو في

الأعمال التجريدية الحديثة)، من جهة، لكنة

طالما أن العين تتبين حراكاً في المكان، في

• • • 102

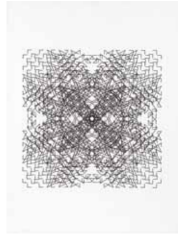
أنضاً بوحي بعكس ذلك، من جهة ثانية،

شكل دائري.

نجا مهداوی، میدوم ۶، ۷۰۰۷



Nja Mahdaoui, Nothing Lasts Forever, 2007



Lulwah Al Hamoud, Untitled, 2008 لولوة الحمّود، بدون عنوان، ۲۰۰۸



Lulwah Al Hamoud, Untitled, 2008 لولوة الحمّود، بدون عنوان، ۲۰۰۸

So what the artist does is to suspend this constancy effect by introducing an element of movement which turns it around itself. This makes the work, to use a cliché, more like 'now you see it, now you don't'; that is, you may think it is constant but it is actually moving. Such management of an artistic work can only emanate from a wealth of experience and from someone wellversed in modern art. To accentuate vitality, the artist punctuates the calligraphy line with sequential dots, which makes the figure lighter on the eye and milder in impact: there is an ethereal quality, as though the figure has descended from afar.

However, what the artist was also seeking ultimately to achieve at one and the same time and in the same process, was to conjure up a ritualistic, spiritual and aesthetic reference. What she did would certainly recall Al Tawaf (circumambulation round the Kaaba in Mecca) as an Islamic ritual. But she would not simply emulate or imitate a well-known scene. Rather, she would only observe the 'structural form' of the scene. That is, she would see the movement of circumambula-

tion as the immediate outcome of a form that is circular and uninterrupted. In this, the artist has Arabic calligraphic form, experimentation and innovation in common with the other artists we have examined.

It is precisely at this juncture that Mandi's experience would meet that of Al Hamoud, or the other way round. Al Hamoud refrains from using any letters or sentences. By contrast, Mandi resorts to these units of language and relies on them heavily, albeit in a manner that ensures visual 'lightness' and an ethereal quality. But what links the two experiences is the fact the Mandi structures one of his works (Basmallah 5) on a circular basis, revolving around itself and somehow recalling or referring to the circumambulation of Al Tawaf. He would also align the Tawaf lines with geometrical precision, using 'laa Ilaaha' (No god but Allah) as the basis of the aesthetic structure. Using the gouache pen facilitates a slow, cautious movement of the pen in drawing a successive movement which deviates slightly, then reverts to systematicity and becomes perfectly circular.

103

المساحة، ما يجعل العمل الفني يتنزل في

the same time, calculated movement of the hand (with Al Hamoud and Mandi). This forms a point of departure for Diana Al Hadid and Omar El Nagdi. Both artists (El Nagdi chronologically prior to Al Hadid) invest in the structuralism of writing, but in a manner that is totally free from any constraints or calculations, and without being tied to writing in the Arabic language either. Observers are at a loss regarding whether or not to categorise such works under Hurufism (an intrinsically Arabic pursuit). These works can easily be subsumed under Abstractionism (a Western endeavour), and perhaps more sensibly, under 'Informalist' Art. Thus far, what we have seen are works closely bound up with writing, as with Yousef Ahmed and others. The Arab viewer is at an advantage, compared with his or her non-Arab counterpart. The Arab viewer of Yousef Ahmed's work can function better, both linguistically and visually. This added knowledge is not called for in dealing with the work of El Nagdi and Al Hadid: there is egalitarianism, so to speak, and the viewers' origin, as well as their linguistic and artistic repertoire, are irrelevant

Mandi's work is that it appears taken out of a wider artistic context. The work does not begin and end with the paper, and does not have internal demarcation lines. Rather, it is always part of what is in fact wider and lying further beyond. The end of the line seems deliberately interrupted, and if it so desires, the eye can roam, tracking a movement beyond the physical paper. This forms the basis of the third piece by this artist which most clearly appears severed from what preceded or what could come after - this time vertically, on a wall. This gives the work a spiritual or religious dimension that merits closer scrutiny. Put simply, this is to do with art being all about severing the part from the whole, with the value and meaning of art always residing outside the work itself. Mahdaoui and Al Hamoud return to the 'structuralism' of writing, and exploit this in new directions. The new investment appears to be design-oriented in a number of important ways: in accordance with the movement of the ruler and the straight line (which we have seen with Boullatta, Sayegh and Mahdaoui); or according to the spontaneous, yet at

What is remarkable about Mandi's piece is that it is very much a 'flat surface', (like most calligraphic and embellished works, or modern Abstract works) without a dimension of perspective. However, the work also conveys an impression that runs counter to this observation, when the eye identifies some movement in the place, in the area, which makes the work merge with something beyond, descending into another scene that is imagined and not real. This is enabled by the movement of the pen from dark to light, from the darkness of the written letters, to the opening-up of the white behind them, returning to the whiteness of the paper on which the drawing was made. This darklight fluctuation is what promotes an impression of 'depth' in the work, and what makes it akin to the form-colour manipulation in modern art. The artist attempts this in the Basmallah; he would depart from the circular structure, towards a different, elongated structure, erected on the basis of the contrast 'dark-light' on the one hand, and on the basis of slightly embellished written configurations, on the other. What strikes the observer in

Mohammed Mandi, *Basmala 5*, 2008 محمد مندي، البسملة ه، ۲۰۰۸

، رحقام بيذ ، بخآ عهشه في مشهد آخر ، عدر واقع يل متخيل. وهو ما تتبحه حركة القلم بين غامق وفاتح، بين عتمة الحروف المكتوبة وفتحة الساض خلفها (التي عود في الساض إلى ساض الورقة التي يقوم عليها الرّسم). هذا التناوب بين الفاتّح والغامق هو ما يعزز تخيل وجود "عمق" في العمل، وما يقربه كثيراً من لعبة الشكل –اللون في الفن الحديث. وهو ما يحاوله في مستّى آخر (في "موص ح بأاعاا دلنياا ن بد عدتيا غار ("قلميييا") قىدا ربَّلد ەروى موقى ،ربامك ،فلتغه دانى الغامق,–الفاتح، من جهة، وعلى تشكلات كتابية ذات منحى زخرفي، من جهة ثانية. وما ينتيه إليه الداريين في أعمال مندي هو أنها تبدو "مقتطعة" من سياق فني أوسع منها. فالعمل لا نُحد فوق الورقة، ولا تتوافر له فيه حدود "داخلية"، وإنما بيدو حزءاً مما هو أوسع منه، وسقى خارحه. إذ إن عمدته لكشيرة ميتورة سيكل معمد، وللعين – إن رغيت – أن تتابع حركته خارج الورقة نفسها. وهو ما ننيني الورقة نفسها. الثالث، إذ بيدو في صورة أبينَ مقتطعاً – في صورة أفقية هذه المرة، كما فوق حدار – لمحا رباط المحال أعده وأملاع في المحال المحا الغنى بعداً روحانياً أو دينياً بمكن التوقف عندة ودرسه، وهو – باختصار – أن الغن "حزے مقتطع" من "كل"، وأن قىمتە ومناه

يعود المهداوي والحمود ومندي إلى "شكلانية" الكتابة، ويستثمر ونها في مناح

واقعان خارحه كذلك.

حديدة تضاف إلى السابقة. وهي مناح تبدو تصميمية في حوانب منها وفق حركة المسطرة والسطر المستقيم (بلاطة، الصابغ، المهداوى...)، أو وفق حركة البد التلقائية ولكن التخطيطية في الوقت عينه (الحمود، مندى). هذا ما تنَّطلق منه دبانا الحديد، من جهة، وعمر النحدي، من حهة ثانية. إذ يميل هذان الفنانان (النحدي قيل الحديد تاريخياً) بدورهما إلى استثمارً "شكلانية" الكتابة، ولكن يصورة حرة متفلتة تماماً من أي ضوابط أو قباسات، ومن دون إحالة كذلك على كتابية اللغة العربية ذاتها. فالناظر إلى عملي الفنانين المذكورين بجارفي نسبتهما آلي الحروفية (ضمناً العربية)، إذ في إمكانه نسبتهما إلى التحريدية (ضمناً آنفريية)، إلى "الفن اللاشكلي" (Informel) حصراً. فما تمَّ التوقف عُنده من أعمال بيقي قريب الصلة من القراءة، كما في عمل يوسف أحمد ممامأ رب بحاا ج بفتملا بغامتة و ببذو معرفة لا تتوافر كلها لمتفرج غير غربي، إذ يقوى على التعامل اللغوى والبصري معم وفي الوقت عينه. هذه الحير فة المزيدة تتعدم أمام عملي النجدي والحديد، إذ يمثلان للناظر في صورة "متساوية"، إذا جاز القول، وأياً كانت حنسته وزاده الغوى والفني.

يمكن للدارس المدقق أن يتبين في هذه النقطة بالذات أساسَ تباين ظهرَ تاريخياً وفنياً بين تجارب مختلفة في الحروفية: بين من حاول إيقاء صلة متينة (في الشكل أو

• ● 104

الاختلاف بينها، ومع سابقاتها وغيرها. هذا يجعل العمل الفني وليد اجتهادات وتجاذبات وخيارات، بين فنية خالصة وأخرى موصولة بحسابات اعتقادية ودينية.

قد يكون تناول هذا الخلاف ممكناً ابتداء

من تحرية "الرائد" شاكر حيين آل بيعيد، التى تكاد تحدد في حد ذاتها مجال الاختلاف هذًا وتحلياته الغنيّة والحمالية. فمؤسس عدد ومع "الاعد الواحد" (غداد، ۱۹۷۱)، مع من الفنانين العراقيين (مديحة عمر ، حميل حمودي، قتسة الشيخ نوري، محمد غني حكمت، ضباء العزاوي، رافع الناصري...) أطلق حركة فنية سيتكون لها أثرها المديد في الفن العربي الحديث، حتى إن البعض أطلق عليها تسمية: "المحرسة العراقية" (تىمناً رىما ــ"مدرسة الواسطى" قىلھا يقرون). بل يمكن القول إن انطّلاق هذا التحمع أوحد لتحارب أخرى، في المهاحر أو في البلدان العربية المختلفة، مرتكزاً نظرياً قوْياً، وحامعاً أنضاً على المستوى العربي: في لبنان (سعيد أ. عقل، وجيه نحلة، عادل الصغير...)، والسودان (عثمان وقبع الله، أحمد شبرين، ابراهيم الصلحي...)، والمغرب (أحمد شرقاوي)، والحزائر (محموعة "أوشام")، ومصر (حامد عبد الله، يوسف سيده، طه حسين...)، وسوريا (محمود حماد، عبد القادر أرناؤوط، سامي برهان...)، فضلاً عن تحارب إبرانية (حسينٌ زندر ودي، مدرسة "ساغا خانه") وغيرها. إلا ان قيمةً المدرسة البغدادية لا تعني، تاريخياً وفنياً،



Shakir Hassan Al Said Evacuation, We Will Return, 1983 شاکر حسن آل سعید، الجلاء ، عائدوں آ



Shakir Hassan Al Said, *Wall #1*, 1991 شاکر حسن آ سید، جدار مین ساکر کست

في القيمة أو في المرحع) مع الخط العربي والحمالية العربية –الاسلامية القديمة، وبين من حاول شدَّ العمل الفني بصورة مزيدة إلى منطق اللوحة (الغربية) الحدثة. هذا ما يُظهر عليه عملا النحدي والحديد، اذ يعملان على استثمار تداعيات حركة اليد، رينفا , لمحلا أنا يُبم عباا دلقار نهم , لحعب لم وناظماً له. وهي إنقاعية "مموسقة" عند الحندي، ومتلاشية عند الحديد. وإذا كان عمل النحدي مينياً – لو شئنا التفييير – على إيقاعات منسقة من تشكلات حرف الألف، فإن عمل الحديد لا يشير، لا من قريب ولا من عبد، إلى أي حرف أو كتابة كانت: إنها لعنة الشكل المحض، بين تدوين واندثار، ما يقترب من أبجدية الشكل التشكيلي في حروفها الأولى.

## الخروج صوب اللوحة

لوشاء الدارس رسم خريطة إضافية لهذا المعرض، لأمكنه القول أن عملي النجدي والحديد يفصلان بين ما سبق وما سيأتي عرضه، وفق نقطة الخلاف التي تمت الإشارة إليها أعلاه. وهي أغنى من نقطة خلاف إذ تعني توجهات مختلفة: في صنع خلاف إذ تعني توجهات مختلفة: في صنع العمل، في بنائه، في مرجعياته. بل أدت إلى تولد تجارب متباينة، ما جعل الخلاف مولداً لغنى وتعدد، وما جعل الحروفية بالتالي تترسخ وتتأكد. فالوقوف أمام أعمال: شاكر حسن آل سعيد، ورافع الناصري، ورشيد القريشي، وخالد بن سليمان، وكثيرين خارج هذا المعرض، يُظهر مدى

Analysts can here detect some variation that has emerged historically and artistically among the diverse range of experiments with Hurufism. This variation relates to those who sought to keep close links (in structural form, value or referentiality) with Arabic calligraphy and classical Arab-Islamic aesthetics. This is in contrast to those who pulled the artistic work increasingly towards the logic of Western modern art. This can be seen most clearly in the work of El Nagdi and Al Hadid. Both are intent on exploiting the implications of hand movement which thus becomes a regulative criterion for the work of art. This hand rhythm is musicalised with El Nagdi, and on the verge of 'vanishing' with Al Hadid. To risk an interpretation, the work of El Nagdi builds on patterned rhythmic score revolving around the various configurations of the letter Alif. Al Hadid's work, on the other hand, does not in any shape or form refer us to any letter or to writing; it is the game of pure form, codification and atrophy, something akin to an artistic formal alphabet in the making.

**Departure but Towards the Art Piece**If observer-analysts were to draw a

different map for the exhibition, this would possibly indicate that, bearing in mind all the points of difference mentioned above, the works by El Nagdi and Al Hadid serve as a watershed separating what has been exhibited from what is yet to be exhibited. This is richer than a mere point of difference, and subsumes a range of orientations impinging on the work while it is being created, on the creation process itself, on its referentialities. New, albeit different, experiences can always emerge, which makes the difference bring forth a multiplicity of rich perspectives. This is exactly what has made Hurufism take root and stand on a more solid footing. Pondering the works of Shakir Hassan Al Said. Rafa Nasiri, Rachid Koraichi, Khaled Ben Slimane, and numerous others outside this exhibition, would reveal the extent of the differences among these works themselves, and with previous works. This renders the artistic work the outcome of innovations, attractions and choices, some of which are purely artistic, while others are to do with ideological and religious calculations.

Dealing with these differences is perhaps not an insurmountable task. To start with the experience of the pioneer Shakir Hassan Al Said, this can be said to virtually sum up the scope of the difference alluded to above, and fathom its artistic and aesthetic manifestations. Al Said founded One Dimension (Baghdad, 1971) and, together with Madiha Omar, Jamil Hammoudi, Koutaiba Sheikh Nuri, Mohamed Ghani Hikmat. Dia Al Azzawi and Rafa Nasiri, among others, launched an artistic movement that was to have a far-reaching influence on modern Arab art, so much so that some went as far as calling it 'the Iraqi School' (a name that conjures up the grace of having centuries ago had the Wasiti School). Indeed, it can be said that launching this forum has provided us with a solid theoretical foundation, both in the diaspora and all over the Arab world: in Lebanon (Said Akil, Wajih Nahlé, and Adel Al Saghir); in Sudan (Othman Wakia' Allah, Ahmed Shibrin, and Ibrahim Al Sulhi); Morocco (Ahmed Cherkaoui); Algeria (Awsham Group); Egypt (Hamid Abdullah, Yousuf Sayedah, and Taha Hussein); Syria (Mahmoud Hammad, Abdul

107

••• 106

أنها كانت مطلقة التجارب الحروفية الأخرى، إذ يتوجب علينا البحث عن أسباب نشأتها بطريقة أخرى. وإنما يعني أنه كانت لمدرسة استلهام الحرف في بغداد حضوراً مشعاً وفاعلاً اكثر من غيرها.

ىمكن الندء من أعمال آل بعدد المعروضة، وهي تعددها وتواريخها المختلفة، ترسم مساراً مختصراً، مفيداً، ودالاً على ما حاوله هذا الغنان واحتهد فيه. فالعمل ("من دون عنوان")، العائد إلى العام ١٩٦٣، يمثل إحدى تجاريه الأولى في هذا المنحى الفني، ما يندرج في المرحلة "التأملية" تحديداً. ففي هذه التّحرية وعدها خصوصاً انفصل آل سعيد عن بداياته، واتخذ له طريقاً تمثل في إيحاد مرتكز ديني وحمالي لما يسعى إليه في الفن. هذا ما يلغ لاحقاً في فكرة "البعد الواحد" تجليها الواسع. إذ انطلقّ الغنان من أن الحرف شكل مادي، وحودي، لما هو خارحه، وأبعد منه، وهو "الحقيقة الكلية"، كما يسميها. الفرن، هنا، ومعه، "جزء" من "كل"، وهو "كل" سابق على الغن، ومستوعتُ له. وهو ما يمكن تسنه في عمليه الآخرين المعروضين، إذ ينتسبان إلى مرحلة "الحدار" (التداء من سحسنات القرن الماضي)، ما يشير كذلك إلى أن الحدار، مثل الورقة في الخط، يتلقى فوق صفحته تدويناً وعلاماتُ وآثاراً من "خريشات" البشر، أو من فعل الزمن المتمادي فوق الحدران. هذا يجعل من العمل الفني "أثراً"، لا إبداعاً فردياً. أي أن الفن يكون، في هذه الحالة،



Rafa Al Nasiri, Variations of the Horizon No. 5, 1979 رافع الناصري، تحولات الأفق رقم ه ۱۹۷۹

Qadir Arnaout, and Sami Burhan), not to forget Iranian experiences (Hussein Zenderoudi and the Aga Khan School) and others further afield. However, the value of the Baghdad School resides not so much in the reasons for the way it was established (which were certainly different) as in what the School meant as a school which radiated inspiration and was a singularly shining and effective source of inspiration.

We can begin with Al Said's exhibited works which, through their multiplicity and different histories, map out a pathway and succinctly but meaningfully sum up what this artist has tried to do and excelled in doing. The work 'Untitled', which goes back to 1963, represents one of the artist's earliest experiments in this mode, specifically in his 'reflectionism' phase. . It was in this and subsequent experiments that Al Said broke away from his beginnings, and opted for a pathway characterised by a search for a religious and aesthetic pivot for his art, a goal reached in the idea behind the artist's remarkably revealing piece 'The One Dimension'. Here, the artist would build on the premise that the letter is

a material entity (a signifier), which exists only by virtue of what is outside of it, beyond it, its 'total truth' as he would call it (the signified). Here is a 'part' of a 'whole', the 'whole' being prior to and inclusive of art, a dictum espoused in the artist's other two exhibited works. These belong to 'The Wall' phase, which began in the 1970s. What is indicated is simply that a wall, like paper, receives on its surface the inscribings or the scribblings of the calligraphist or of the years, which expand in their fullness. It is this which makes the artistic work home to traces, not an act of individual creativity. Art in this case would only project events that lie outside of it, that have intruded uninvited, more willfully and more aggressively than can be resisted by the artist.

Nevertheless, in dealing with Al Said's experience, we must distinguish between what he himself says about his art and what interpretative possibilities are open to the viewer or the critic. There is no contradiction in this variation, no conflict between the discourse and the reality of the artistic work. There is only a variation

between the artist's 'intentionality' and 'self-defense', on the one hand, and, on the other, the freedom of unbridled interpretation which, in modern art, is the viewer's or the critic's prerogative and no one else's. Yet, it is not the case, as some would claim, that the way Al Said interprets his work is wanton 'intrusion' on the part of the artist. What is certain is that Al Said's discourse is design-oriented, which must inevitably have something to do with how the work came to be, an aspect of creativity that viewers or critics can ill-afford to ignore or cancel.

Certainly some analysts were not concerned with Al Said's discourse about his own art or about Hurufism in general. But many heeded his artistic experience and its noticeable artistic presence. Al Said's experience is varied and wide-ranging, extending beyond the work in meaningful ways which links it not only to Arabic calligraphy or to the Sufist experience but also and equally significantly to numerous Western experiments (Antoni Tàpies's in particular). Al Said sought to find links between time and individual experience.

•●● 108

Khaled Ben Slimane, Ascension XIII, 2008 خالد بن سليمان، الصعود الثالث عشر، ٢٠٠٨

أشبه بنقل لما حدث خارجه، بإرادة أوسع وأفعل من إرادة الفنان وفعله.

تحاذب. فقد ذهب آل سعيد أبعد ما يكون

في ما يمكن للخطاب الفني والحمالي أن

ستتثمره من الخطاب القديم، من حقة،

كما ذهب أبعد ما يكون في ما يمكن له

أن بستثمر من قابليات تشكيلية للحرف

في هذه النقطة بالذات تقع نقطة الخلاف

التَّى سبق الكلام عنها أعلاه، والتي حعلت

تحمى "البعد الواحد" بنفرط عقده مباشرة

عد تأسسه. إذا كان انفراطه عني صعوبة

تشكل "مدارس فنية" في التجارب العربية، فانه عني أنضاً تفرع، يل "تتثيب طرق

الحروفية ذاتها. وهو ما يتبينه الداريين في

القرن الماضي، كما في هذا المعرض، وفي

رافع الناصري واحد من الفنانين العراقس

التنظيمي، إذ تميز ت أعماله (مثل العمل

والحر، بين الثابت الأرضى والأفق... وهذا كله

مع أثر خفيف للخط العربي، يعض حروفه

وخصوصاً ليض العلامات الهندسية.

وعملُ الناصري المعروض ينبني أو يتأثر

كثيراً بمنطق بناء المحفورة، وإن كان

ينبني وفق تصميمية بينة، تصلح كثيرا في

تصميم المحفورة، قيل مباشرة الحفر

لاعدن في لوحة زيتية واقعاً. فالعمل

ربساها ربس جمع دانس (ربض إلحما)

الذين انخر طّوا في تحرية بغداد هذه،

وانفصلوا عنها، بالمعنى الفني كما

تجارب لاحقة على عقد السبعينيات في

العربي، من جهة ثانية.

تحارب كثيرة.

إلا أنه يتوجب التمييز في تجربة آل سعيد ىىن ما ىقولە ھو ىنفسة عن فنه، ويين إمكانات تفسير هذا الفن من قبل المتفرج أو الداريس. لا يعني هذا التباين اختلافاً أو تناقضاً بين الخطّاب وواقع العمل الغني، وإنما يعني تبايناً بين "قصد" الفنان أو دقاعه عن عمله، وبين حرية التأويل التي هي للمتفرج أو الدارس في الفن الحديث. ذلك منفا عبدس الّ يستفت يبتد عق بضديا نأ نوعاً من "الاقحام" المفتعل، إلا أن الأكبد، ىالمقابل، ھو أن آل يىدىد انتثنى بخطاب الفن انشغالاً صميمياً، ما يعني أن هذا الانشغال فعلُ فعله بدوره في بناء العمل الفني. وهو ما لا يمكن للداريين أو المتفرج أن منخلًا من أو سناه...

إذا كان العض رَبِدُ إِما رَبِيدِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى ال سن كونها حذالة للعين، وسن كونها نقطة



عن فنه، وعن الحروفية ذاتها، فإنهم أولوا تحربته الغنية، وحدارتها الغنية العالية، اهتماماً أكبداً. فتحربته الفنية متعددة ومتنوعة، وتحمل امتدادات واسعة، لا تصلها بالخط العربي فقط، أو بالتجرية الصوفية، وإنما تصلَّها أيضاً يتحارب غريية متعددة (أنطونيو تاسيين خصوصاً) كانت تتوخى وصل الفن بالزمن وبالتجرية الفردية. لهذا أمكن القول إن تحارب آل سعيد في الحروفية تقع في منقطة محورية وحيوية:

cally and organisationally. His artistic were characterised by a structure that realised with a light calligraphic effect, of Al Nasiri builds on and is influenced the studied prominences.

also be found in the work of the Tunisian artist Khaled Ben Slimane. In fact, his exhibited work looks very much

works (like the one being exhibited) combines the geometrical and the free, the 'fixed on the ground' and the 'hovering on the horizons'. This is all for some letters only, and for very few geometrical signs. The exhibited work by the logic of engraving, although it is actually displayed on oil. There is a distinct structural design more suitable for engravings, just before the engraving is affected. It can thus be said that in Al Nasiri's work, there is a structural duality in a number of respects: the designed vs. the loose, the engraving vs. the oil painting, the ground vs. the horizon, the lower vs. the upper, letting colours run loose vs. designing the geometrical area, the fluctuations of colour and the structure, the scribbling of signs vs.

trend, then pulled out both artisti-

It can thus be safely concluded that,

at crucial, decisive points, Al Said's

experience with Hurufism tends to

fluctuate between being attractive

to the eye and being controversial

('a bone of contention'). Al Said went

old discourse to infiltrate his modern

ically). Yet at the same time, he went

as far as he could in exploiting the

possibilities of Arabic in all its finest

It was on this latter point that debate

has raged, with 'The One Dimension'

losing its impetus so soon after it was

first established. This underlined the

difficulties we inevitably face in trend-

setting or forming 'artistic schools of

thought' within the Arab experience.

Furthermore, the dismantling of 'The

One Dimension' meant the 'fragmen-

going in different pathways. This will

become self-evident when the viewer

Rafa Al Nasiri was one of the Iragi art-

ists who first dedicated himself to this

tation' of Hurufism. in the sense of

has an opportunity to sample the

other exhibits.

configurations (synchronically).

artistic, aesthetic discourse (diachron-

as far as he could with allowing the

This dichotomous structuration may

is, on the one hand, visible geometry and, on the other, a calligraphy totally unconstrained. But the work of this artist tends to veer more towards the logic of the painting, and the established ways of structuring painting. In an atypical fashion, the 'letter' seems to have been toppled upside down, so drastically that it has become expressionless, as can clearly be seen in the work of Mahdaoui, another Tunisian. But what particularly attracts attention in Ben Slimane's work is the meticulous care which he takes in structuring the work in accordance with the logic of the painting (not the calligraphed work or the classic embellishments), with such zeal that the signs pointing to calligraphy are rather distant or distorted in extreme ways, which ultimately usurps it of its identity. This is how we see structural form and colour – the two main ingredients of modern art so inextricably integrated. The form is never separate from the colour but elided into it, in such a way that the viewer simply cannot distinguish one from the other. Form does not delimit colour, nor is colour there just to fill a space in the structure.

like a mould within a mould. There

فوق صفيحتها. ويمكن القول بالتالي إن بناء العمل عند الناصري بناء ثنائي من أكثر من حهة: ثنائية بين التصميمي والمتفلت، ىين صنع المحفورة وصنع اللوحة، بين الأرضى والأفق، بين السفلي والعلوي، بين سيط اللون وتصميم المساحة القندسية وبين تعرجات اللون والشكل و"خريشة" العلامات والندوب...



Rachid Koraichi. Without You or Me or the Nostalgic Hallucination, 1986 رشید قریشی، بدون وجودك أو وجودي أو هلوسات الحنين، ١٩٨٦

هذا البناء الثنائي بمكن أن نحده أبضاً عند الفنان التونسي خالد بن سليمان، بل يبدو عمله المعروضُ مثل عمل في قالب عمل آخر. وهو ما بظهر بين هندسية بينة، من حهة، وخطية متفلتة من أي ضوابط وقبود، من جهة ثانية. إلا أن عمل الَّفنان ينحاز في صورة مزيدة (إذا حاز التحديد) إلى منطق اللوحة، وسيل بنائها. بل بيدو كذلك الحرف مقلوباً عادته متعلد ببغ ربلد أيعلقه التعسر، كما في تحرية المهداوي، التونييي الآخر. وما يسترعي الانتياه كذلك في عمله رقف دَّلْناك مَنْك مَالْنَد رَبْنَتُك رَانْفَال رَأْمِهُ منطق اللوحة (لا المخطوط أو الزخار ف القديمة)، حتى إن الإشارات أو العلامات التي تشير إلى الخط تبقى بعيدة، أو محورة تحويراً النالي. لهذا ما سدد معالم هونتها بالتالي. لهذا نرى الشكل أو اللون – وهما عنصرًا الفن الحديث – متداخلين تداخلاً متيناً، فلا يكون الشكل منفصلاً عن اللون، بل مندغماً فيه اندغاماً لا سيتطبع الناظر الفصل سنهما. فالشكل لا يرسم حدوداً للون، ولا اللون يقع لملء مساحة في شكل.

خصوصاً في بناء عمله المعروض هو قربه الشديد من تنبة المخطوط القديم، حيث تقسم السطح التصويري مثل ورقة في مخطوط، فيميز بين فقرّاتها الداخلية، بين أساسي وثانوي، سن متن وهامش وغيرها. فالعمل الفني مثل الورقة لا يستقيم من دون هذا التعاليثي، وهذا التولين في التعاليب مختلفة، هي من معنن التحرية الكتابية في أشكالها المّادية المخصوصة. لتمثل القريشي ثقافة المخطوط وتقاليده الفنية، حامعاً بين عناصر مختلفة فيها، بما فيها تقاليد المخطوط الآسيوي. إذ إن العمل الغنى لديه بنيني وفق علامة خطية تتوسط العمل، وتزيد حُجماً وحضوراً عن غيرها. وهي علامة أقرب من حهة تشكلها الغرافيكي إلى الخط الآسيوي، ما عد توسعة

هذا ما يقوم به بدوره الفنان الحزائري رشيد

القريشي، وإن كان يطغي على عمله مجهود

الشكل أكثر من مجهود اللون. فهو يكتفي

لعبة البيواد والساض لحهة اللون، وهما

في التجارب العربية–الإسلامية أو الآسيوية

(الصينية، البايانية، الكورية). الا أن ما يستوقف

في أساس المحل الخطى القديم، سواء

تنوعات وتحربيات، بات بميل فيها الحروفي إلى تحديد بيبيل الغن، ومنها أدواته ومواده ومرحعتاته.

وتغنيها في آن.

في استثمارات الحروفية العربية، إذ ينتقل

لها القريشي صوب وجهة حديدة، بما ينوعها

chi, the artistic work is built according to a calligraphed 'sign' which mediates work that stands out in size and presence. It is a sign not very dissimilar to Asian calligraphy, which is a brave attempt at widening the potential of Arabic Hurufism by taking it in a totally different, new direction where it can be enriched and varied at one and the same time.

This is precisely what the Algerian artist

Rachid Koraïchi does, despite a pre-

dominance of the laboured nature of

As far as colour is concerned, the art-

ist is content with the game of black

and white. Essentially, these are the

calligraphy, whether Arab-Islamic or

But what is noteworthy particularly in

the structure of the work exhibited, is

the remarkable approximation to the

structure of classical calligraphy. The

graphic surface is divided like the page

of a calligraphic production would be.

Paragraphs are distinctly demarcated

as major and minor, core and marginal.

Like work on paper, the artistic work

can be sustained only in this way, in

the co-existence of these elements,

This has been a reservoir for all cal-

the repertoire of material structures.

ligraphic experiences and has formed

Koraïchi represents and identifies with

the culture and artistic traditions of

calligraphed work, bringing together

calligraphy's various elements, includ-

ing Asian calligraphed work. To Koraï-

the harmony among different elements.

Asian (Chinese, Japanese, Korean).

two basic elements of classical Arabic

form which exceeds the effort of colour.

are modes which the Hurufist has recently been inclined to explore, all with the aim of finding ways to renew art. The artist's tools, materials and frames of reference are some of these means of renewal.

### Hurufism: A Bifurcating Road

This is how the Hurufism road biinnovative Hurufists who have stud-

Variation. Experimentation. These

furcates, and has become so varied and so innovative that variation and invocation have become the hallmark of the movement, a multiplicity which this exhibition reflects so well. The exhibition has brought together, on the one hand, a number of Hurufism pioneers and luminaries and, on the other hand, a generation of young and

Yet, debate has never ceased, with Hurufism either praised to the sky or condemned to the abyss. On the negative side, Hurufism has been

ied, lived or are still living in the West,

and thus in constant interaction with

new calligraphic configurations. This

has taken root on the fine arts scene,

nationally. Hurufist works have made

it to international gallery markets and

some of the most prominent muse-

ums. In fact, the present exhibition

has a long pedigree: similar exhibitions

in London at the British Museum. in the

old and majestic National Library in

A great deal has been written and

said about Hurufism. A huge number

of single-artist or group exhibitions

have been organised showing its

works. A long list of doctoral and

master dissertations, as well as aca-

written about it. It is therefore no

demic papers and articles, have been

exaggeration to say that Hurufism is

the most documented trend in Arab

Paris, and so on.

modern art.

not only in the Arab world but inter-

is yet another indication that Hurufism

على تنوعها وتعددها. هذا سثيكل "توطناً" أكنداً للممارسة التشكيلية في بيئات ومحتمعات لم تعرفها في السَّابق (بل عرفت غيرها)، ما يفيد كذلّك محموع التحارب ومحموع الفنانين، لا حانيا محصوراً

هذا عنى أن الحروفي، عكس "بوسه عملاً رسا بالقول الشيعري المأثور: "لَّا تقلُّ أصلى وفصلى أبداً، انما أصلَّ الفتي ما قد حصل "... وريما يمكن تعديلها في عبارتها

ويقيم فيه أحياناً، ويتفاعل مع توحّهاته التشكيلية الحديدة. وهي دلالة حديدة تؤكد مدى رسوخ الحروفية في المشهد التشكيلي العربي، بل العالمي أيضاً، إذ باتت مِ أَمَالُهَا تَنْدِرِ جَ فِي مِزِ ادَّاتِ عَالَمِيةً، أَو تقتنيها متاحف مر موقّة. بل يمكن القول إن هذا المعرض بواكب معارض لافتة سابقة، في لندن، في المتحف البريطاني، أو في "المكتَّبة الوطنيَّة" العربقة في باريتين، وفّى كثير غيرها هنا وهناك.

الفنية الخالصة والموصولة يحيييانات

قد بكون بعض الفنانين قد استسهلوا

الوصول إلى طرق مسيرة أو معدة الإ

الحروفية، أو السير في ركبها وموجتها

"ماركة تحارية" مضمونة في الغن، إلا أن

هذا عني، واقعاً، تأكد الطلب على الحروفية،

ولا يقوى الداريين إغفال حانب آخر من هذه

التحرية، هو أن الحروفية فتحت سحالاً

حبوباً في الخطاب عن الفن، وإن صنفت

عباراته أُحباناً بألفاظ دينية أو قومية أو

روحية أو غيرها، مما يقع في "خلفيات"

من خلال هذا المعرض، هو أن التحارب

وبين الفن العربي ومرجعياته المحلية

الفن، لا في أننيته المخصوصة. وما يرز لنا،

الأساسية في الحروفية، كما تجلت في هذا

المعرض، شكلت حسر عبور في الاتحاهين: بين الفن العربي والفن في السياق العالمي،

(کما نقال)، مثل تعوتذة أمان، أو مثل

ألق حضور الحروفية.

والرفع من قيمتها.

سياسية ومالية ودولية كذلك، عززت من

قبل الكثير عن الحروفية، وكُتب عنها، وجرى تنظيم معارض فردية وجماعية لها، فضلاً عن كتب وأطروحات حامعية ومقالات ودراسات وغيرها. ولا سالغ الدارس في القول إذ يؤكد أنها حظيت، من دون شک، بأوسع مدونة عن الغن الحاربي الحديث.

ذلك أن الحدل حولها لم يتوقف بين اظهار وتخفيف لها. فقد حرى نقدها، والتقليل من قيمتها، أو الحديث عن أنها ظاهرة "عارضة"، وأن بناءها التشكيلي ضعيف وهش، ولن يصمد أمام امتحانات الزمن. كما قبل عنها انها ظاهرة "عربية" وحبيب، criticisms have only confirmed that Hurufism is here to stay. In fact, quite a few observers are beginning to refer to it as the 'most prominent' or the 'most significant' trend on the scene of modern Arab art. Of course this does not diminish the value of those artists who have distanced themselves from it, or even those who have crossed swords with it. But what is certain is that a host of factors, purely technical or relating to international

> Some artists may have opted for shortcuts to get to Hurufism, cutting corners as they went along, or at times jumping on the bandwagon, as it were, with Hurufism becoming a meaningless mantra, or a commercial trademark, 'guaranteed' but in art this time.

politics and finance, have promoted

Hurufism to the privileged position it

so elegantly occupies.

The observer simply cannot afford to ignore another important aspect of this leading experiment, namely that Hurufism has sparked a crucial debate in the discourse on art - even if this debate at times gets couched in religious, nationalistic or spiritual terms, which is at the end of the day a peripheral and not a core concern. What has emerged in this exhibition is that essential experiments with Hurufism have formed two-way bridges: from Arab art to art in an international context. and from Arab art to all its many and varied local frames of reference. This must mean a certain domestication of fine art practices in environments and communities not visited before, which can all be a win-win situation in terms of the totality of experiences and experiencers, with nothing and no one getting excluded.

This also means that the Hurufist. unlike Little Poucet, did not very much favour the idea of a return and decided

أو محدداً منها.

، رقلاكناا لله وعودا نيستعتيب ها أن بيغصار ولا الركون إلى بنت الأهل بل التبه في الغابة، الأخبرة إلى: "... إنما أصل الفتي ما قد فعل". • 🖪

ولا تتعداها... الا أن مثل هذه المواقف أكدت to continue the journey instead. He الحروفية: الطريق المتشعبة criticised and its value belittled. It But, these phenomena in no way mean الظاهرة من حيث لم تقصد على الأرحح، has been dismissed as an 'accidental' that it is a pursuit to be dismissed. On preferred the wilderness of the forest هكذا تتشعب طرق الحروفية، بل بات يل بات كثيرون، هنا وهناك، بيثييرون البها التعدد والتنوع والتحديد ملازماً لها، ما phenomenon, and its artistic makethe contrary, they have increased the to home comforts, in keeping with the بوصفها التبار "الأبرز"، أو الظاهرة "الأدل" على up said to be so weak and fragile that value of Hurufism in real terms. wise poetic saying 'Do not hold store by يعكسه هذا المعرض في صورة قوية ودالة. it will not withstand the test of time. who you are and where you have come تحليات الفن الحديث في البلدان العربية. خلك أن المعرض بحمع بس عدد من رواد Or, at best, it has been described as a from, for what makes you who you are هذا لا يخفف من قيمة فنانين كثر، ممن الحروفية، ومن فنانيها اللامعين، إلى حيل التعدوا أو "خاصموا" الحروفية، إلا أن الأكيد، شات ومحدد فيها، ممن دريس في الغرب purely 'Arab' phenomenon that does is what you have actually achieved.' B-، لماعداً نه قدعمه ن أعه ، لي القمال not 'travel well'. But, if anything, such

115 ••• • • • 114





بارجیل مؤسسة للفنون BARJEEL ART FOUNDATION